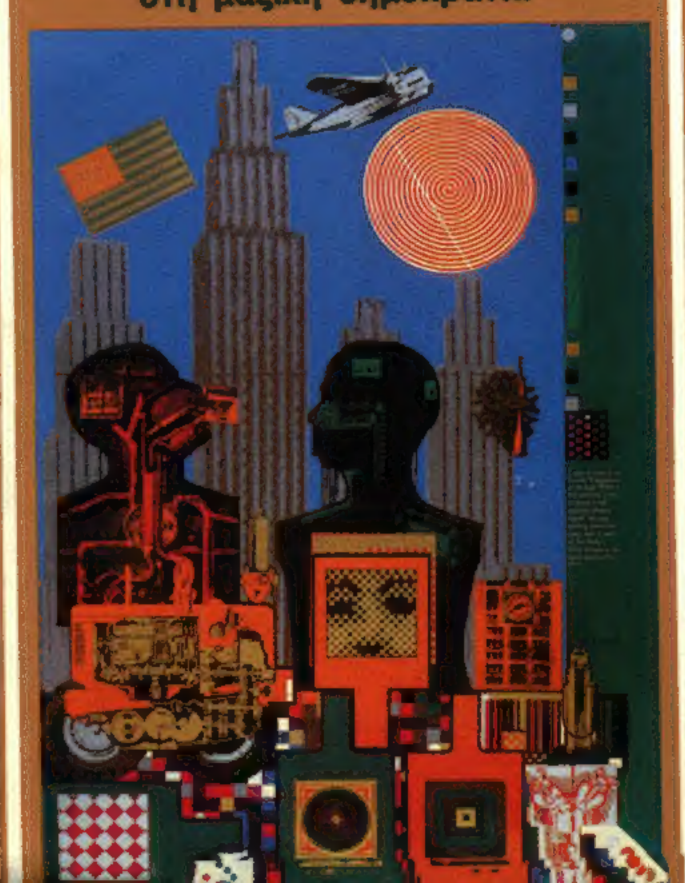
## θεμέλιο • ίστορική βιβλιοθήκη

### ΠΑΝΑΓΙΩΤΗΣ ΚΟΝΔΥΛΗΣ

# Ή παρακμή τοῦ ᾿Αστικοῦ Πολιτισμοῦ

από τή μοντέρνα στή μεταμοντέρνα έποχή καί άπό τό φιλελευθερισμό στή μαζική δημοκρατία



#### Η ΠΑΡΑΚΜΉ ΤΟΥ ΑΣΤΙΚΟΎ ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΎ ΑΠΌ ΤΗ ΜΟΝΤΈΡΝΑ ΣΤΗ ΜΕΤΑΜΟΝΤΈΡΝΑ ΕΠΟΧΉ ΚΙ ΑΠΌ ΤΟΝ ΦΙΛΕΛΕΥΘΕΡΙΣΜΌ ΣΤΗ ΜΑΖΙΚΉ ΔΗΜΟΚΡΑΤΙΑ

#### Τίτλος πρωτοτύπου:

Der Niedergang der bürgerlichen Denk- und Lebensform Die liberale Moderne und die massendemokratische Postmoderne Acta humaniora, Weinheim 1991

#### ISBN 960-310-150-8

Γιά τήν έλληνως γλώσσα: 1991
Π. Κονδύλης καί Ένδόσεις Θεμέλιο Σόλωνος 84, τηλ. 36.08.180

#### ΠΑΝΑΓΙΩΤΗΣ ΚΟΝΔΥΛΗΣ

## Η ΠΑΡΑΚΜΗ ΤΟΥ ΑΣΤΙΚΟΥ ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΥ

'Από τή μοντέρνα στή μεταμοντέρνα έποχή κι ἀπό τόν φιλελευθερισμό στή μαζική δημοκρατία

#### **ПЕРІЕХОМЕNA**

| ΕΙΣΑΓΩΓΗ: Η ΚΑΧΕΞΙΑ ΤΟΥ ΑΣΤΙΚΟΥ ΣΤΟΙΧΕΙΟΥ ΣΤΗ                                                                                       |     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ΝΕΟΈΛΛΗΝΙΚΗ ΚΟΙΝΩΝΙΑ ΚΑΙ ΙΔΕΟΛΟΓΙΑ                                                                                                  | 9   |
| <ul> <li>Ι. ΘΕΜΕΛΙΩΔΕΙΣ ΕΝΝΟΙΕΣ ΚΑΙ ΒΑΣΙΚΑ ΣΧΗΜΑΤΑ<br/>ΣΚΕΨΉΣ</li> <li>ΙΙ. ΔΙΑΜΟΡΦΩΣΗ ΚΑΙ ΔΟΜΗ ΤΟΥ ΑΣΤΙΚΟΥ ΤΡΟΠΟΥ</li> </ul>        | 49  |
| ΣΚΕΨΗΣ ΚΑΙ ΖΩΗΣ                                                                                                                     | 69  |
| 1. Τό κοσμοθεωρητικό πλαίσιο                                                                                                        | 71  |
| 2. Βίος καί πολιτισμός                                                                                                              | 84  |
| ΙΙΙ. Η ΑΝΤΙΚΑΤΑΣΤΑΣΗ ΤΟΥ ΑΣΤΙΚΟΥ ΣΥΝΘΕΤΙΚΟΥ-<br>ΕΝΑΡΜΟΝΙΣΤΙΚΟΥ ΣΧΗΜΑΤΟΣ ΣΚΕΨΉΣ ΑΠΌ ΤΟ<br>ΑΝΑΛΥΤΙΚΟ-ΣΥΝΔΥΑΣΤΙΚΌ ΣΧΗΜΑ ΣΤΟΝ ΤΌΜΕΑ     |     |
| ΤΗΣ ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΗΣ ΠΑΡΑΓΩΓΗΣ                                                                                                           | 97  |
| 1. Λογοτεχνία καί Τέχνη                                                                                                             | 99  |
| α. Γενικά                                                                                                                           | 99  |
| β. Οι έπι μέρους τομείς                                                                                                             | 119 |
| 2. Φιλοσοφία καί έπιστημες                                                                                                          | 179 |
| ΙΥ. Η ΑΝΑΠΤΥΞΗ ΤΗΣ ΜΑΖΙΚΗΣ ΔΗΜΟΚΡΑΤΙΑΣ, Ο<br>ΕΚΠΕΣΜΟΣ ΤΟΥ ΑΣΤΙΚΟΥ ΤΡΟΠΟΥ ΖΩΗΣ ΚΑΙ Η<br>ΜΕΤΕΞΕΛΙΞΗ ΤΟΥ ΑΝΑΛΥΤΙΚΟΥ-ΣΥΝΔΥΑΣΤΙΚΟΥ       |     |
| ΣΧΗΜΑΤΟΣ ΣΚΕΨΗΣ                                                                                                                     | 211 |
| 1. Μεθερμηνεία καί μετατροπή τοῦ φιλελευθερισμοῦ                                                                                    | 213 |
| 2. Δομικά γνωρίσματα της μαζικής δημοκρατίας                                                                                        | 231 |
| <ol> <li>Νοοτροπία και τρόπος ζωής στή μαζυτή δημοκρατία</li> <li>Χαρακτήρας και ἐπιδράσεις τῆς πολιτισμικῆς ἐπανάστασης</li> </ol> | 251 |
| στή δεκαετία τοῦ 1960 καί τοῦ 1970                                                                                                  | 268 |
| 5. Τέχνη και πολιτισμός στή μαζική δημοκρατία                                                                                       | 279 |
| 6. Βασικά γνωρίσματα της επιστημονικής καί της φιλοσοφικής<br>σκέψης στή μαζική δημοκρατία                                          | 308 |
| ν. προοπτικές                                                                                                                       | 323 |

#### ΕΙΣΑΓΩΓΗ ΣΤΗΝ ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΚΔΟΣΗ

Ή καχεξία τοῦ ἀστικοῦ στοιχείου στή νεοελληνική κοινωνία καί ἰδεολογία

Ή κατανόηση της Ιστορικοκοινωνικής καί ίδεολογικής έκείνης διαδικασίας, την όποια μπορούμε να χαρακτηρίσουμε ώς παρακμή τού άστικοῦ πολιτισμοῦ, προϋποθέτει σαφεῖς άντιλήψεις καί ἔννοιες γιά τό τί σημαίνει «άστικός πολιτισμός» γενικότερα καί «άστική τάξη» ή κάστικό κοινωνικό καθεστώς» είδικότερα. 'Ωστόσο τέτοιες άντιλήψεις καί έννοιες, όσο κι άν είναι θεωρητικά ξεκαθαρισμένες, άποτελοῦν άπλῶς ἀναγκαῖο, ὅχι ἐπαρκή ὅρο τῆς κατανόησης. Ἡ κατανόηση προχωρεί σε βάθος μονάχα εφ' δσον οι Ιστορικές και κοινωνιολογικές κατηγορίες ή τυπολογίες πληρούνται μέ έποπτεῖες καί παραστάσεις διανές νά ζωντανέψουν, μέσα στίς άμεσες ύπαρξιακές καί βιωματικές τους άναφορές, τίς άτομικές καί συλλογικές άνθρώπινες έκεῖνες καταστάσεις, άπό τη συμπύκνωση τῶν ὁποίων πάνω σέ τοῦτο ή σ' έκεῖνο τό ἐπίπεδο τῆς ἀφαίρεσης προῆλθε ἡ ἐννοιολογία μας. "Αν δμως αὐτοί είναι οί θεμελιώδεις δροι τῆς κατανόησης, τότε καμμιά βαθύτερη κατανόηση τοῦ ἀστικοῦ πολιτισμοῦ καί τῆς ἰστορικῆς του πορείας δέν είναι δυνατή με βάση τά δσα δεδομένα παρέχει ή νεοελληνική πραγματικότητα. Γιατί σε καμμιά της στιγμή ή πραγματικότητα τούτη δέν διαμορφώθηνε άποκλειστικά, καθοριστικά καί τελεσίδικα άπό μιά κοινωνική τάξη, τήν όποία θά μπορούσαμε νά όνομάσουμε «άστική», χωρίς να αποκλίνουμε από την είδοποιό σημασία τοῦ δρου καί ποτέ της έπίσης δέν έβγαλε άπό τούς κόλπους της μιά συγκροτημένη κοινωνυκή πάξη, ή όποία θά ένσάρκωνε άπό όλες τίς ἀπόψεις καί σέ όλα τά έπίπεδα τά είδοποιά γνωρίσματα τῆς ἀστικῆς τάξης μέ τή δυτικοευρωπαϋκή καί κεντρικοευρωπαϋκή έννοια. Η χαλαρή καί έτερογενής έχεινη χοινωνική συνομάδωση, ή όποια κατά καιρούς όνομάσθηκε «ἀστική τάξη» στήν Έλλάδα, ένσάρκωνε άλλοτε μέ έκάστοτε διαφορετικά τμήματά της άλλα γνωρίσματα τοῦ άστικοῦ ήθους καί έθους ποτέ ταυτόχρονα καί δλα· ἐπί πλέον ποτέ δέν κατάφερε νά δημιουργήσει γηγενή καί αὐτοτελή άστικό πολιτισμό μέ εύρύτερη κοινωνική άκτινοβολία, μολονότι -πάλι μέ ἐκάστοτε διαφορετικά τμήματά της - υἰοθέτησε κατά τρόπο περισσότερο ή λιγότερο ἐπιπόλαιο καί

EIEALOUH

άσυνάρτητο διάφορα έπί μέρους στοιχεία τοῦ εὐρωπαϊκοῦ ἀστυκοῦ πολιτισμού. Τπό τίς συνθήκες αύτές, ή χρήση του δρου «άστυκή τάξη» μέσα στό έλληνικό πολιτικό καί κοινωνιολογικό λεξιλόγιο τῶν τελευταίων έκατό χρόνων φευγαλέα καί δευτερευόντως μόνο συνδέθηκε μέ έποπτεῖες καί παραστάσεις άνταποκρινόμενες οὐσιαστυιά στό συγκεκριμένο ίστορικό του περιεχόμενο. Γιά λόγους πού θά έξηγήσουμε άμέσως, διευρύνθηκε, έτσι ώστε νά σημαίνει - έχοντας θετικές ή άρνητικές συμπαραδηλώσεις, ανάλογα μέ τίς εκάστοτε συμπάθειεςτούς «εύπορους πολίτες», τούς «πλουτοκράτες», τούς ανοικοκυραίους», τούς κάντιδραστικούς» ή τούς κέχθρούς τοῦ σοσιαλισμοῦ» κτλ. Δέν υπάρχει καμμιά άμφιβολία δτι ή άστυκή τάξη συγκροτείται άπό λιγότερο ή περισσότερο πλούσια άτομα, τά όποῖα ὡς τάξη τάσσονται ύπέρ τῆς καπιταλιστυτῆς οὐκονομίας (ὅ,τι κι ἄν μπορεῖ αὐτή νά σημαίνει σε κάθε περίπτωση) καί επομένως έχθρεύονται τόν σοσιαλισμό (ό,τι κι άν μπορεί να σημαίνει έκαστοτε ό σοσιαλισμός). "Ομως οι πλούσιοι και οι έχθροι τοῦ σοσιαλισμοῦ μποροῦν θαυμάσια νά προέρχονται καί ἀπό κοινωνικές όμάδες πού διόλου δέν είναι δυνατόν νά χαρακτηρισθούν ώς άστικές, άν δέν θέλουμε νά παραβιάζουμε τήν ίστορική και κοινωνιολογική σημασία τῶν λέξεων: μποροῦν δηλαδή να προέρχονται από όμαδες πού ούτε πορίζονται τόν πλούτο τους μέ «άμιγῶς» καπιταλιστικές μεθόδους ούτε καί έχουν έσωτερικεύσει τήν ἀστυκή ἀξιολογία και κοσμοθεωρία. Πάντως ή διαφορά ἀνάμεσα στόν ἀστό, ἀπό τή μιά, καί στόν έκ καταγωγής εὐγενή, τόν τσιφλικά, τόν ανοικοκύρην ή τόν άετονύχη έπιχειρηματία και έργολάβο, άπό τήν άλλη, μπορεί να γίνει πρόδηλη και να άποτελέσει μίτο έπιστημονυτής κατανόησης μονάχα όπου είναι δεδομένη καί αὐτονόητη μέσα στήν κοινωνυκή πραγματικότητα. Καί ἀκριβώς αὐτό δέν συνέβη, τουλάχιστον σε επαρκή βαθμό, στή νεότερη Έλλάδα.

Παρ' όλη τήν ἀσάφεια τῆς γλωσσικῆς χρήσης, τό ἀργότερο ἀπό τίς ἀρχές τοῦ εἰκοστοῦ αἰώνα γινόταν στήν 'Ελλάδα συνεχῶς λόγος γιά ἀστική τάξη. 'Ο ὅρος πολιτογραφήθηκε καί διαδόθηκε ὅχι τόσο ὡς αὐτοχαρακτηρισμός ὅσων εἶχαν τή συναίσθηση ὅτι ἀνήκουν στήν τάξη αὐτήν, ἀλλά μᾶλλον στό πλαίσιο τῶν πρώτων ἀναλύσεων τῆς τοτινῆς ἐλληνικῆς κοινωνίας ἀπό μέρους μετριοπαθῶν ἡ ἀριστερῶν κοινωνιολόγων καί δημοσιολόγων. Αὐτό σημαίνει ὅτι ὡς ἐπί τό πλεϊστον ὑποδήλωνε μιά ἄμεση ἡ ἔμμεση πολεμική, καί μάλιστα ὅτι χρησιμοποιήθηκε ἐξ ἀρχῆς γιά νά προσδιορίσει συλλήβδην ἔναν συλλογικό

πολεμικό στόχο -- κι όχι ἐπειδή ἡ ἐμπειρικά ἐμβριθής καί ἐννοιολογυα αύστηρή ἀνάλυση τῶν δεδομένων, σε ἀντιπαραβολή με τά ἀντίστοιχα εύρωπαϊκά, έδειχνε ότι έπιβαλλόταν όπωσδήποτε ή χρήση του. Είναι άξιοσημείωτο ότι στην Έλλάδα ο όρος «άστυκή τάξη» είσάγεται όντας ήδη βεβαρυμένος μέ αρνητικές συμπαραδηλώσεις, όταν πιά δηλαδή ή άστυκή τάξη θεωρείται άπό φίλους και έχθρούς ώς ο μεγάλος άντίμαχος της ανερχόμενης έργατυκής τάξης — ένω άντίθετα στή δυτυκή και κεντρυκή Εύρώπη ὁ ἀστός, προτοῦ ἀκόμα ἔρθει ἀντιμέτωπος μέ τον έργάτη καί συνδεθεί στά μάτια μεγάλου μέρους τῶν διανοουμένων καί τῶν μαζῶν μέ παντοειδεῖς ἀρνητικές ἰδιότητες, ἤταν γιά μαριρό χρονικό διάστημα ό κύριος κοινωνικός άντίπαλος τῆς άριστοκρατίας καί της κληρικοκρατίας, ο φορέας μιᾶς νέας θετικής άντίληψης γιά την όργάνωση τῆς ζωῆς καί μιᾶς ρωμαλέας νέας κοσμοθεωρίας. Μολονότι στήν Έλλάδα δέν βρέθημα άστυκή τάξη γιά νά παίξει παρόμοιο ρόλο καί έτσι δέν βρέθηκαν ούτε καί λογοτέχνες ή Ιστορικοί γιά νά τήν υμνήσουν άντίστοιχα, ώστόσο δέν θά ευσταθούσε ούτε καί ή ἄποψη ὅτι ή χρήση τοῦ ὅρου «άστυκή τάξη» ἀπό τή λιγότερο ή περισσότερο άριστερή νεοελληνική κοινωνιολογία όφειλόταν άποκλειστικά στίς πολεμικές άνάγκες, στίς όποϊες μόλις άναφερθήκαμε. Πέρα άπ' αύτές, ή ορθότερα σέ συνάφεια μ' αύτές, δρούσε μιά άδήριτη έπιστημολογυκή ἀναγναιότητα ή μᾶλλον ένα ἀναπόδραστο έπιστημολογικό παράδοξο. Η έννοιολογία της νεότερης κοινωνιολογίας διαμορφώθηνα τόν 18ο καί τόν 19ο αί. ώς θεωρητυκή άπουρυστάλλωση έξελίξεων πού διαδραματίσθηναν στίς δυτικοευρωπαϊκές χοινωνίες. ήταν, μέ ἄλλα λόγια, έννοιολογία μέ συγκεκριμένη ίστορυκή φόρτιση, έννοιολογία Ιστορικά κορεσμένη, καί έξω άπό τό Ιστορικό της πλαίστο δέν μπορούσε ούτε να κατανοηθεί άλλα ούτε καί να χρησιμοποιηθεί μέ (ἀπόλυτη) έπιτυχία ώς ἀναλυτικό έργαλεῖο. 'Από την ἄλλη πλευρά, δμως, δέν ύπηρχε καμμία άλλη έννοιολογία έκτος άπ' αύτην καί -έπειδή κάθε ἀνάλυση προύποθέτει ρητά ή ἄρρητα μιάν έννοιολογία- γι' αὐτό στή χρήση της ήσαν κατ' άρχήν ὑποχρεωμένοι νά προσφύγουν άκόμη καί κοινωνιολόγοι ή ίστορικοί άσχολούμενοι μέ χοινωνικούς σχηματισμούς λιγότερο ή περισσότερο διαφορετικούς από τούς δυτικοευρωπαϊκούς. Βέβαια, οἱ κοινωνιολόγοι καί οἱ ἰστορικοί της εύρωπαϊκης περιφέρειας (κι άς μή μιλήσουμε καθόλου γιά τούς 'Ασιάτες ή τούς 'Αφρικανούς λ.χ.) ξβλεπαν ή συναισθάνονταν ότι τό άντικείμενο τῶν ἐρευνῶν τους διέφερε σε πολλά σημεῖα ἀπό τίς πρό-

EIEACOCH

τυπες περιπτώσεις, δπου έννοια καί πράγμα συγχωνεύονταν λίγοπολύ άβλαστας δμως στόν βαθμό πού ή άναλυσή τους συναπτόταν μέ μιά πολιτυκή στρατηγυκή ταγμένη νά ύπηρετήσει την κάνάπτυξη», ήτοι τή βαθμιαία έξομοίωση της περιφέρειας μέ τίς παραπάνω πρότυπες περιπτώσεις, τούς φαινόταν ότι ή έφαρμογή τῆς έννοιολογίας τοῦ προτύπου στήν περίπτωση τοῦ (ἀτελοῦς ἀκόμη) ἀντιγράφου ήταν θεμιτή, ἀνφιβῶς ἐπειδή θεωροῦσαν τήν ἐξομοίωση τοῦ δεύτερου μέ τό πρώτο όχι άπλώς εύνεταία, άλλά Ιστορυιά άναγκαία. Η άντίληψη γιά τή σταδιουή και νομοτελειονή πορεία της Ιστορίας διευκόλυνε έτσι τή γενυκευμένη χρήση μιᾶς έπιστημονυκής έννοιολογίας, δοκιμασμένης στήν Ιστορυκή πραγματυκότητα τῶν «άνεπτυγμένων» χωρῶν ὡς τῶν προτύπων γιά τή μελλοντική πορεία τῶν κάναναπτύκτων». 'Αντί λοιπόν, συνεχίζοντας παλαιές διαμάχες σέ έπίπεδα ήθυκολογικά, νά προσάψουμε στούς άριστερούς κοινωνιολόγους γιά πολλοστή φορά τή μορφή τῆς μηχανυκῆς μεταφορᾶς ξένων σχημάτων κτλ., καλύτερα θά ήταν να κατανοήσουμε το πλέγμα τόσο τῶν πολεμικῶν-πολιτικῶν χινήτρων δσο χαί τῶν ἐπιστημολογυιῶν ἀναγχαιοτήτων πού τούς ἐξώθησαν να έπιχειρήσουν μιά τέτοια μεταφορά. "Αλλωστε, δπως θά δούμε παρακάτω, δέν ήσαν οί μόνοι: ἀκόμα καί οί διάφορες παραλλαγές τοῦ έλληνοκεντρισμοῦ συγκροτήθηκαν έννοιολογικά μέ βάση θέσεις και ίδέες διάχυτες στόν εύρύτερο εύρωπαϊκό χώρο κατά τόν 18ο καί τόν 19ο αί., μολονότι στήν περίπτωση αύτήν ή άλλοδαπή προέλευση τῶν ίδεολογημάτων λησμονήθημα πολύ εύκολότερα, έφ' δσον σκοπός της υίοθετησης τους ήταν άφριβῶς να δειχθεϊ ότι ή Έλλαδα ήταν ή μητέρα τῶν πάντων και οὐσιαστικά δέν δφειλε τίποτε και σέ κανέναν, ένω άντίθετα όσοι ένστερνίζονταν τά έξελικτικά σχήματα δέχονταν αὐτόματα δτι ή Έλλάδα είναι χώρα καθυστερημένη καί δτι έπομένως το πιο έπεϊγον καθήκον της είναι ο έκσυγχρονισμός, δπως αύτός είχε ήδη στίς γενικές του γραμμές πραγματωθεί άλλου. Η αύτούσια ή παραλλαγμένη είσαγωγή κεντρυιών στοιχείων ή έπόψεων της νεοελληνυκής ίδεολογίας από την Ευρώπη δέν πρέπει να μᾶς ξενίζει ώς φαινόμενο, άν σκεφθούμε ότι συμπορεύθηνος μέ την εύρεία είσαγωγή άγαθων, παραγωγυιών μεθόδων, νομοιών και πολιτυιών θεσμών. 'Η Έλλάδα, μιά μᾶλλον ἀσήμαντη χώρα τῆς περιφέρειας, μπορούσε νά είναι ἀπό ίδεολογυκή ἄποψη έξ ίσου λίγο αὐτάρκης δσο καί άπό ύλυς) ή πολιτυςή. Έτσι, τά κοινωνυκά της δεδομένα ή προβλήματα συνειδητοποιούνταν συχνότατα μέσα από ίδεολογυαί ή θεωρητυκί πρίσματα φερμένα ἀπ' ἔξω, κι αὐτό είχε ὡς συνέπεια νά ὑφίστανται καί μιά δεύτερη διάθλαση πέρα ἀπό τήν πρωτογενή ἀναπόδραστη διάθλασή τους μέσα στή συνείδηση τῶν ἰδεολογικῶν ὑποκειμένων. Μέ ἄλλα λόγια, ἡ κοινωνική ζύμωση δέν γεννοῦσε ἡ ίδια τίς διάφορες θεωρητικές ἡ ἰδεολογικές μορφές, μέ τίς ὁποῖες περνοῦσε στίς συνειδήσεις, παρά οἱ μορφές αὐτές ἔρχονταν ἀπ' ἔξω ὡς ἔτοιμα ἀγγεῖα, δπου χύνονταν τὰ ἐπιτόπια ἐμπράγματα προβλήματα παίρνο-

ντας το άντίστοιχο θεωρητικό ή ίδεολογικό σχήμα.

"Οπως καί να χει, για αστυκή ταξη μίλησαν συστηματικά δχι οί έλληνοκεντρικοί, οἱ ὁποῖοι μᾶλλον ἔτειναν πάντοτε νά παραβλέπουν ή να υποβιβάζουν τίς ταιξικές διαρφίσεις προκειμένου να διατηρείται ένιαΐο και άκεραιο τό δραμα τοῦ Ελληνισμοῦ, παρά οἱ άριστεροί ή και οί φιλελεύθεροι έκσυγχρονιστές ξεκινώντας άπό μιάν έξελικτυκή φιλοσορία της Ιστορίας. "Ομως ό προσανατολισμός τους στό σχημα αυτό, δοφιβώς έπειδή ήταν πολιτυά καί έπιστημολογυά άναπόφευκτος, τούς έμπόδισε νά έπιχειρήσουν έναν συγκευριμένο προσδιορισμό τοῦ χαρακτήρα τῆς ἐλληνικῆς «ἀστικῆς» τάξης πάνω στή βάση τόσο μιᾶς δλόπλευρης γνώσης τῶν δεδομένων όσο καί στή βάση τῆς σύγκρισης μέ ἀνάλογα χοινωνυκά στρώματα περισσότερων χωρῶν ἐνάστοτε διαφορετικού χοινωνικού έπιπέδου: γιατί μονάχα ή πολλαπλή συγκριτική ανάλυση έπιτρέπει την έκλέπτυνση μιᾶς ξενόφερτης έννοιολογίας, δμως ή διεξαγωγή άναλύσεων τέτοιου τύπου καί τέτοιου βάθους έμποδίσθημα, πέρα άπό τη βολυκή έμμονή στά κσχήματα», και άπό τόν γενικό έπαρχιωτισμό της έλληνυσης κοινωνυσης και Ιστορυσης έπιστήμης έκφραζόμενο μεταξύ άλλων και στήν ούσιαστυκή άγνοια της εύρωπαϊκής Ιστορίας. "Ετσι, ή ξρευνα προσπάθησε περισσότερο νά άποδείξει ότι πράγματι ύπηρξε άστυκή τάξη στήν Ελλάδα παρά νά έξιχνιάσει τή σύνθεση καί τήν ύφή της, ήτοι να παρουσιάσει διαφορισμένα τήν έργασιωκή της όργανωση καί τίς συναφείς έργασιωκές σχέσεις, τή νοοτροπία, την ίδεολογία καί τον πολιτισμό της κτλ. Γιά άστικη τάξη και άστυκές σχέσεις -- και μάλιστα μέ τη νεότερη εύρωπαϊκή σημασία <u>τών δρων – Εγινε άβασάνιστα λόγος παντο</u>ῦ δπου διαπιστωνόταν ή δπαρξη παραγωγής και/ή εμπορίας άγαθών έξω άπό τό οἰκονομικό κάκλωμα της γεωργίας. "Ομως οι δραστηριότητες των καραβοκυραίων καί των βιοτεχνών αποτελούν μάλλον φαινόμενα πού εύδοκιμούν σε διαφοριζόμενες προκαπιταλιστικές κοινωνίες, πρό παντός δταν αύτες υφίστανται την επιρροή εξωτερυιών παραγόντων το άν

16 ΕΙΣΑΓΏΓΗ

τέτοια φαινόμενα πρέπει νά χαρακτηρισθούν ώς «άστικά» ή δχι άποφασίζεται όχι έκ τῶν προτέρων ἀλλά ἀνασκοπυκί, δηλαδή μέ κριτήριο τό ἄν συνιστοῦν έστίες πρωταρχυίης συσσώρευσης πού άργότερα τροφοδοτοῦν σε μιάν άδιάσπαστη συνέχεια την έκμηχάνιση και την έκβιομηχάνιση. Καθ' αύτα πάντως δέν είναι σέ θέση να διασπάσουν τόν παραδεδομένο κλοιό τῶν πατριαρχικῶν σχέσεων καί τῆς πατριαρχικῆς νοοτροπίας. Αύτό σημαίνει ότι στό πλαίσιό τους δέν έπυκρατεϊ ό σταθμιστικός και έργαλειακός λογισμός, ή απρόσωπη διαμόρφωση των έργασιοκών σχέσεων στή βάση της προσφοράς και της ζήτησης καί ή συσσωρευτική πρόθεση μέ τήν καπιταλιστική έννοια: ή οίκονομυτή δραστηριότητα συνυφαίνεται μᾶλλον μέ προκαπιταλιστυκά χίνητρα κοινωνικού γοήτρου, όπότε καί οἱ έργασιακές σχέσεις διέπονται κατά μέγιστο μέρος άπό τούς ἄγραφους πατριαρχικούς νόμους τοῦ δούναι καί του λαβείν, δηλαδή της παροχής ύποκοής με άντιπαροχή δρισμένη προστασία. Σ' αὐτήν τήν προοπτυκή ή σημαντυκή έπέκταση τῶν έμποροβιστεχνυιῶν έργασιῶν στόν ἐλλαδικό χῶρο γύρω στά τέλη τοῦ 18ου αἰ. σημαίνει κατά βάση μιά μετεξέλιξη προκαπιταλιστικών μορφών τοῦ οἰκονομεῖν, σύμφωνα μέ τίς ἀνάγκες τῆς ἔνταξης σέ μιάν δρισμένη θέση της διευρυνόμενης έξωτερυκής καπιταλιστυκής άγορας, δχι μιά μετεξέλιξή τους κατά τρόπο ώστε νά άποτελέσουν οί ίδιες τό έναυσμα καί τόν πυρήνα μιᾶς αὐτενεργής καπιταλιστικής οἰκονομίας. Ή ποσοτική διεύρυνση τῆς προκαπιταλιστικῆς οἰκονομικῆς δραστηριότητας με προορισμό την έξωτερυκή άγορά δεν μεταβλήθηνα ποτέ σέ ποιοτυκή μεταλλαγή καπιταλιστυκοῦ χαρακτήρα μέ στόχο (καί) τήν έσωτερυκή άγορά. Ή είσοδος καπιταλιστικών οίκονομικών σχέσεων στήν Ελλάδα άπό τά τέλη τοῦ 19ου αί. δέν πραγματοποιήθηκε ώς άπ' εύθείας συνέχιση έχείνου πού είχε άρχίσει πρίν άπό έναν αίώνα, παρά συντελέσθηνε άπό καινούργιους δρόμους καί μέ καινούργιους φορείς. Ή ένταξη στό διεθνές καπιταλιστικό κύκλωμα δέν ἄρκεσε, τουλάχιστον στήν πρώτη άπό τίς δύο τοῦτες φάσεις, γιά νά δημιουργηθεϊ ένας έθνικός καπιταλισμός καί μιά έθνική άστική τάξη. 'Απεναντίας, ή έξάρτηση της έμποροβιστεχνυτής δραστηριότητας άπό τό καπιταλιστυκό έξωτερυκό έπιβοήθησε τήν έπιβίωση τῶν πατριαρχικῶν ἐργασιακῶν καί κοινωνικῶν σχέσεων στό ἐσωτερικό, γιατί τό ούκονομικό προϊόν αὐτῶν τῶν σχέσεων μποροῦσε νά αὐξάνεται καί νά ἀπορροφᾶται σέ μιάν ἀγορά ἀδιάφορη γιά τήν κοινωνική του προέλευση, ήτοι ή αύξηση καί ή άπορρόφησή του δέν άπαιτοῦσε τήν άναδιαμόρφωση τοῦ ἐσωτερικοῦ οἰκονομικοῦ χώρου καί τήν ἀνατροπή τῶν ίδιων του τῶν χοινωνικῶν προϋποθέσεων. "Αλλωστε ή μελέτη τοῦ τρόπου ζωής, τής νοοτροπίας και τής κοσμοθεώρησης τῶν φορέων αύτης της οίκονομικής δραστηριότητας μπορεί νά δείξει πέρα ἀπό κάθε άμφιβολία ότι πολιτισμικά καί ίδεολογικά κινοῦνταν όλότελα στό γνώριμο πλαίσιο τής βαλνανυκής πατριάς καί ούτε δημιούργησαν ούτε καί γνώρισαν κάτι ανάλογο μέ δ,τι είναι γνωστό ώς αστικός πολιτισμός της τοτινής Ευρώπης. Γιά τη διάδοση όρισμένων στοιχειωδών μοτίβων της άστυτης ίδεολογίας στούς κύκλους τῶν Ελλήνων (έμπόρων) της εύρωπαϋτης διασποράς θά μιλήσουμε παρακάτω. 'Ωστόσο πρέπει νά σημειώσουμε προκαταβολυιά ότι ίστορικά χαρακτηριστικότερη καί σημαντικότερη άπό τήν υπαρξη τέτοιων φαινομένων στό έξωτερικό στάθηκε ή άδυναμία έστω καί μοκροπρόθεσμης μετακένωσής τους στό έσωτερικό. "Οπως ή κατοπινή (μερική) ἀνάπτυξη καπιταλιστυκών σχέσεων στήν Ελλάδα δέν ύπῆρξε εύθύγραμμη συνέχιση τής οὐκονομυκής ἄνθησης τῶν τελευταίων δεκαετιῶν τής Τουρκοκρατίας, έτσι καί ὁ (μερικός) έκσυγχρονισμός τῆς ίδεολογίας άπό τά τέλη τοῦ 19ου αἰ. διόλου δέν ἀποτέλεσε εὐθύγραμμη συνέχιση τοῦ ίσχνοῦ νεοελληνικοῦ Διαφωτισμοῦ.

Ή διαπίστωση τοῦ προαστικοῦ ή προκαπιταλιστικοῦ χαρακτήρα τής οὐκονομυκής ἀνόδου τοῦ ἐλλαδυκοῦ χώρου στήν τελευταία προεπαναστατυκή περίοδο σημαίνει κάτι ούσιαστικά διαφορετικό άπό τή διαδεδομένη θέση ότι ή ἄνοδος αὐτή, όντας περιορισμένη, δέν στάθηκε Ικανή νά ξεπεράσει τά φεουδαλικά πλαίσια τῆς οἰκονομίας καί τῆς κοινωνίας κι έτσι τελικά συμβιβάσθηκε μ' αύτά. Μιά τέτοια θέση προϋποθέτει τό έξελυκτικό σχήμα πού άντλήθηνα άπό τή δυτικοευρωπαϊκή Ιστορία καί άγνοεϊ έξ ύπαρχής την κρίσιμη διαφορά της Ιστορίας τούτης άπό τήν Ιστορία τοῦ τουρκοκρατούμενου γώρου. "Αν στόν τελευταΐο αύτόν ή οὐκονομική ἄνοδος δέν δημιούργησε μιάν άστική τάξη δυτικοευρωπαϊκής ύφης, ὁ λόγος είναι άκριβῶς ὅτι ἐδῶ δέν ὑπῆρξε ούτε καί φεουδαλισμός δυτικοευρωπαϊκοῦ τύπου. Γιατί ή άστιχή άνάπτυξη χαί ή άστυκή τάξη, μέ τήν είδοποιό έννοια τῶν δρων, συνιστούσαν άνφιβώς τη διαλεκτυκή άρνηση της φεουδαλυκής ούκονομυτής και κοινωνικής τάξης πραγμάτων και μόνον αυτής -- και δπου αὐτή ἔλειπε δέν μποροῦσε φυσικά να άνωμύψει οὕτε καί ή ἄρνησή της. "Οπως γνωρίζουμε σήμερα, ο φεουδαλισμός δυτικού τύπου ήταν ή άπαραίτητη άρνητική προϋπόθεση γιά την ανάπτυξη άστικης τάξης

18 ΕΙΣΑΓΩΓΗ

έπίσης δυτικοῦ τύπου: αύτή είναι ή απάντηση στό πολυσυζητημένο έρώτημα, γιατί ο καπιταλισμός άποτελεῖ άρχυκά καί οὐσιαστικά εὐρωπαϊκό φαινόμενο, γιατί δηλαδή δέν εύδοκίμησε στήν 'Ασία ή στήν Αφρυτή λ.χ., σέ μερυτές περιοχές τῶν ὁποίων οἱ παραγωγικές δυνάμεις, ἀπό τεχνυκή τουλάχιστον ἄποψη, διόλου δέν ὑστεροῦσαν σέ σχέση μέ έκεϊνες τῆς προκαπιταλιστυκῆς Εύρώπης. "Ολα αὐτά σημαίνουν ὅτι τήν ίδιομορφία της οἰκονομικής καί κοινωνικής ἀνάπτυξης τοῦ έλλαδικοῦ χώρου γύρω στό 1800 θά τήν κατανοήσουμε όχι ξεκινώντας —ρητά ή ἄρρητα, συνειδητά ή ἀσυνείδητα— ἀπό τήν ἀντίθεση «φεουδαλυκός-άστυκός», άλλά περιγράφοντας συγκεκριμένα τήν ίδιότυπη πατριαρχυκή κοινωνυκή του δργάνωση καί συνάμα τόν τρόπο, μέ τόν όποιο αυτή διαφορίσθηκε και άντέδρασε όταν όρισμένα της τμήματα βρέθηκαν κάτω άπό τήν έπιρροή καπιταλιστικών σχέσεων άναπτυσσομένων σε διεθνές επίπεδο. Η επιρροή αυτή, φθάνοντας σε όρισμένη ένταση, ανάγκασε σχετικά μυφές όμάδες της πατριαρχυίης τουρκοκρατούμενης κοινωνίας να άποσπασθοῦν ἀπ' αὐτήν καί να ένταχθοῦν άπ' εύθείας στό διεθνές καπιταλιστικό κύκλωμα, ίδιαίτερα στήν έμπορυτή καί έφοπλιστυτή του έκφανση, άσκώντας τώρα έκ τῶν ἔξω μιχρότερη ή μεγαλύτερη πίεση γιά την ἀναμόρφωση τοῦ χώρου καταγωγής τους. 'Ωστόσο ή πίεση τούτη στάθημε άτελέσφορη άψυβώς γιατί οί φορεϊς τῆς οἰκονομικῆς ἀνόδου, οἱ όποῖοι συνέχιζαν νά δροῦν στό έσωτερικό, δέν είχαν ποτέ άποβάλει τά κεντρικά πατριαρχικά τους γνωρίσματα, δηλαδή δέν ήσαν ποτέ άστικοί-καπιταλιστικοί, δσο κι άν ή υπαρξη μιᾶς διεθνούς καπιταλιστυκής άγορᾶς άποτελούσε προϋπόθεση της δυσής τους της ευδοχίμησης. Η ούσιαστυκή τους παραμονή στό πατριαρχικό πλαίσιο έργασιοιές όργάνωσης καί νοοτροπίας ή ίδεολογίας έχαμε δυνατή, μετά τήν ίδρυση τοῦ έλληνικοῦ χράτους, τήν πολιτυκή και κοινωνυκή τους συνύπαρξη με άλλες κοινωνυκές δμάδες, οί όποϊες έπαιζαν άκόμη παραδοσιακότερους πατριαρχικούς ράλους, δηλαδή τούς τοπικούς προύχοντες-γαιακτήτες, τούς πρώην ήγέτες τῶν λίγο ή πολύ ἄτουτων στρατευμάτων τοῦ 'Αγώνα κτλ. Βέβαια, ή συνύπαρξη αὐτή συχνά ήταν τεταμένη, δμως οἱ συγκρούσεις δέν όφειλονταν σε άγεφύρωτες άντιθέσεις σχετικά με τόν οίκονομικό προσανατολισμό καί την κοινωνυκή διάρθρωση της χώρας, παρά μάλλον σε προσπάθειες άναριατανομής τής πολιτυτής ίσχύος και τοῦ έθνικοῦ πλούτου μέσα στό ύφιστάμενο οἰκονομικοκοινωνικό πλαίσιο: γι' αὐτό άλλωστε καί ή διάταξη τῶν δυνάμεων κατά τίς συγκρούσεις αὐτές δέν

καθοριζόταν άπό πάγιους κοινωνικοπολιτικούς και ίδεολογικούς παράγοντες, παρά μεταβαλλόταν άδιάκοπα, άνάλογα μέ τά έκάστοτε συμφέροντα τοῦ καθενός ἀπό τά πολλά πατριαργικά κέντρα ἰσχύος. Τό κατ' άρχήν άδιέξοδο τοϋτο πλέγμα παρουσίασε ρήγματα καί ύπογρεώθηκε νά μπεῖ σέ μιά διαδυκασία διαφορισμοῦ ὅχι τόσο ἀπό πιεστικούς ένδογενείς λόγους όσο γιατί ὁ έλλαδικός χώρος, έξ αίτίας τοῦ έντονου πολιτικοῦ καί οἰκονομικοῦ ένδιαφέροντος τῶν δυτικοευρωπαϊκῶν Ιμπεριαλιστυκῶν δυνάμεων γιά τήν Έγγύς καί τή Μέση 'Ανατολή, βρέθημε άπό τό δεύτερο ήμισυ τοῦ δέκατου ένατου αίώνα, δπως είχε βρεθεϊ καί έναν περίπου αίώνα πρωτύτερα, στό έπίκεντρο διεθνών άνανατατάξεων και ζυμώσεων. "Ατομα και όμάδες τοῦ παρουασκοῦ Έλληνισμοῦ ἀπέκτησαν ἀξιόλογη οὐκονομυκή ἰσχύ ἀκριβῶς χάρη στή συνύφανση τῶν δραστηριοτήτων τους ή, κυριολεκτικότερα, χάρη στήν ταύτιση τῶν συμφερόντων τους μέ τά συμφέροντα ἀγγλυκῶν, ἰδιαίτερα, μεγάλων έταιρειών. Στό πλαίσιο αύτό μπορούσαν βέβαια νά εύημερήσουν, δμως δέν μποροϋσαν να παίξουν ρόλους Ιστορικά ρηξικέλευθους, παρά έπιδόθημαν κατά πρώτο λόγο σέ μεσιτικές καί διαμετακομιστικές έργασίες. 'Αντίστοιχο χαρακτήρα είχε καί ή μεταφύτευση ένός μέρους τής δραστηριότητάς τους στό έδαφος τοῦ έλληνικοῦ κράτους, δπου ή βιομηχανία και ή παραγωγή άγαθών γενικότερα άναπτύχθηκε λιγότερο ή πολύ λιγότερο ἀπ' ὅ,τι ἡ ναυτιλία, τό έμπόριο καί τό τραπεζικό σύστημα. Η μεταφύτευση στοιχείων τῆς καπιταλιστικής οίκονομίας σήμαινε ταυτόχρονα καί τή μεταφύτευση στοιχείων τοῦ ἀστικοῦ πολιτισμοῦ, τά όποῖα είχαν οὐαιωθεῖ οἱ εὕποροι Ελληνες στό χοσμοπολιτικό περιβάλλον της διασποράς. "Ομως τά στοιχεία αύτα ήσαν ώς έπί το πλεϊστον αποσπασματικά καί έπιφανειοκά, χωρίς νά δένονται μεταξύ τους πάνω στή βάση μιᾶς συνεκτυίης κοσμοθεώρησης, διανής να έμπνεύσει μια σταθερή συμπεριφορά με άπουλειστικά άστυιά γνωρίσματα. Γιατί έδω έλειπε μιά ούσιώδης διάσταση τῆς άστυτης οἰκονομίας, τοῦ ἀστυκοῦ πολιτισμοῦ καί της ἀστυτης αὐτοσυνείδησης: ή διάσταση ή προμηθεϋκή, ή όποια, ίδιως στό οἰκονομικό επίπεδο και ίδιως άπό την έποχή της βιομηχανυτής έπανάστασης, συνδεόταν πρωταρχικά μέ τη μορφή τοῦ καινοτόμου βιομηχάνου ώς φορέα καί πρακτικού μετουσιωτή του πνεύματος τής σύγχρονης έπιστημης καί τεχνικής, του πνεύματος τής προόδου καί τής ρήξης μέ τή στείρα παραδοσιοκρατία του άγροτικού πατριαρχισμού. "Αν στήν Ελλειψη αὐτήν προσθέσουμε καί τήν ἀπουσία τῶν στοιχείων πού δη20 ΈΙΣΑΓΩΓΗ

μιούργησε ὁ ἀστικός πολιτισμός στήν προβιομηχανική του ἀκόμη φάση (δηλαδή ἀπό τήν 'Αναγέννηση ἴσαμε τόν 18ο αί.), τότε δέν δυσκολευόμαστε νά κατανοήσουμε γιατί ὅσα καί ὅποια στοιχεῖα τοῦ ἀστικοῦ
πολιτισμοῦ διείσδυσαν στόν ἐλλαδικό χῶρο δέν ἀποτέλεσαν πόλους
ἔλξης καί πλαίσιο ἔνταξης στοιχείων ἐτερογενῶν, παρά μᾶλλον συγχωνεύθηκαν τά ἴδια μέ τις πιό ἐκλεπτυσμένες ἐκφάνσεις τῶν πατριαρχικῶν ἰδεολογιῶν καί στάσεων.

"Οπως ή έξ αντικειμένου ένταξη τῆς Έλλαδας στό διεθνές καπιταλιστικό σύστημα είχε ούσιώδεις έπιπτώσεις στήν οἰκονομία της, έτσι καί ή παράλληλη ένταξή της στό διεθνές πολιτικό σύστημα, καί μάλιστα σέ έποχή συνεχοῦς ὄξυνσης τοῦ ἀνατολικοῦ ζητήματος, ἐπέδρασε άποφασιστικά πάνω στή διαμόρφωση τῶν πολιτικῶν της δομῶν. Ἡ εἰσαγωγή τοῦ βασιλευόμενου κοινοβουλευτισμοῦ στή χώρα, καί μάλιστα πάνω στή βάση τῆς καθολυκῆς ψηφοφορίας, δέν ὑπῆρξε άναγναία κι άναπόδραστη άπόρροια έσωτερικών διεργασιών, άλλά κατά πρώτο λόγο ή άπάντηση τών Δυτικών Δυνάμεων στήν άνυπακοή της όθωνυτης χυβέρνησης σε χρίσιμα θέματα έξωτερυτης πολιτυτης (ύποστήριξη τῶν ἀλυτρώτων κτλ.) καί συνάμα τό μέσο, μέ τό ὁποῖο οί Δυνάμεις αύτες φαντάζονταν ότι στό έξης θά μπορούσαν νά άσκήσουν πιό τελεσφόρα τήν έπιρροή τους. 'Αλλά, άνεξάρτητα άπό τά αΐτιά της, ή είσαγωγή τοῦ χοινοβουλευτισμοῦ έθεσε σέ χίνηση διαδικασίες πού ἀποδείχθηκαν κρίσιμες γιά τόν σχηματισμό τῆς ίδιαίτερης φυστογνωμίας τοῦ νεοελληνικοῦ χράτους. Μέ ἄλλα λόγια, ὁ μηχανισμός τῆς λειτουργίας τοῦ χράτους διαμορφώθηκε ὡς ἐν μέρει τερατογενετικό καί έν μέρει Ιλαροτραγικό άποτέλεσμα τῆς διασταύρωσης τῶν πιό προηγμένων τοτινῶν πολιτικῶν θεσμῶν, ὅπως ὁ κοινοβουλευτισμός και ή καθολυκή ψηφοφορία, μέ μιά κοινωνία διεπόμενη άπό πατριαρχυιές σχέσεις, στάσεις, νοοτροπίες καί άξίες. Πρίν άπό τήν είσαγωγή, ή μᾶλλον τήν έπιβολή, τοῦ κοινοβουλευτισμοῦ τό κράτος ήταν υποτυπώδες καί, παρά τή συχνά γραφυκή άπλως έπίφαση τής βασιλυτής αὐταρχίας, μόλις μετά βίας συγκρατοῦσε σέ μιάν ἐνότητα τούς τοπικούς πόλους ἰσχύος, καθώς δέν κατείχε ούτε κάν τό μονοπώλιο τῆς ἔνοπλης βίας σέ σχέση μέ το χράτος τῆς οθωμανυεῆς περιόδου είχε κάνει βέβαια όρισμένα βήματα πρός τήν κατεύθυνση τοῦ σύγχρονου έννομου χράτους, δμως οι νόμοι και τα διατάγματά του σέ πλεΐστες δσες περιπτώσεις δέν έφθαναν ίσαμε τή βάση τῆς χοινωνίας, δπου ή ζωή ρυθμιζόταν άπό το πατριαρχικό έθιμικό δίκαιο. 'Ο κοι-

νοβουλευτισμός, σε συνδυασμό με την καθολυκή ψηφοφορία, συνεπέφερε μιά κοινωνοκή κινητοκότητα ἴσως ἀκόμα ἐντονότερη ἀπ' αὐτήν πού γέννησε ή ἀνάπτυξη τῶν καπιταλιστικῶν σχέσεων, γιατί ὅχι μόνο δημιούργησε εύκαιρίες πολιτικής καί κοινωνικής σταδιοδρομίας γιά άτομα μέ άντίστοιχες φιλοδοξίες, άλλά καί ἄνοιξε σέ εὐρύτερες μάζες τόν δρόμο άπό τήν ϋπαιθρο πρός τίς πόλεις. Καί οί δύο αὐτές πλευρές της κοινωνικής κινητικότητας, οἱ ὁποῖες ἀπέρρευσαν άπό τό κοινοβουλευτικό παιγνίδι, σήμαιναν αυτόματα τή διόγκωση του κρατικού μηχανισμοῦ καί παράλληλα τήν ἐνίσχυση τοῦ καθοδηγητικοῦ ρόλου τοῦ χράτους — ἄν και ή ένισχυση αύτή, όπως θά δοῦμε, ἔγινε συχνότατα μέ τρόπο πού εύνοοῦσε τήν ὑιανοποίηση συμφερόντων μερικών είς βάρος τῶν γενικῶν κι ἔτσι ἀπό πολλές ἀπόψεις ὑπέσκαψε τόν σύγχρονο χωρισμό χράτους καί κοινωνίας άντί νά τόν έμπεδώσει, κάνοντας συνάμα τό κράτος έντολοδόχο τοῦ γενικοῦ συμφέροντος. Ἡ διόγκωση τοῦ κρατικοῦ μηγανισμοῦ ἐξ αἰτίας τοῦ κοινοβουλευτικοῦ συστήματος και της καθολικής ψηφοφορίας ήταν άναπόδραστη, γιατί έκεϊνο πού είχαν νά προσφέρουν τά κόμματα γιά την προσέλνυση ή τή συγκράτηση ψηφοφόρων ήσαν οί κρατικές θέσεις, οί όποῖες ήσαν τόσο πιό περιζήτητες δσο ή καχεξία τῆς οἰκονομίας καί γενικότερα ή κοινωνική στενότητα έχαναν τίς υπόλοιπες έπαγγελματικές διεξόδους λιγοστές καί άβέβαιες. Έφ' δσον τό κράτος παρέμενε ο πιό σίγουρος καί άνθεκτικός έργοδότης, πρώτο μέλημα τοῦ κόμματος ήταν ή κατάκτηση και ή νομή τοῦ κράτους, είδ' ἄλλως θά έχανε τήν πίστη τῶν ὁπαδῶν του στήν Ικανότητά του νά ύπερασπίσει τά συμφέροντά τους. "Όταν ή πατριαρχυκή σχέση μεταφέρεται άπό την κοινωνία στην πολιτυκή, τότε μεταβάλλεται στή λεγόμενη πελατειονή σχέση, διατηρώντας δμως τό θεμελιώδες της γνώρισμα, δηλαδή την άναγγαία συνάφεια ύπακοῆς καί προστασίας: ὁ κοινοβουλευτικός πατριάρχης, εἴτε κομματικός ἡγέτης είναι είτε τοπικός χομματάρχης, ἀπαιτεῖ ἀπό τούς «άνθρώπους του» ύπακοή (έμπνεόμενη λιγότερο άπό άφηρημένα-κοσμοθεωρητικά και περισσότερο άπό συγκεκριμένα-προσωπικά κίνητρα), δμως ταυτόχρονα άναλαμβάνει νά «ένεργήσει γιά τίς ύποθέσεις τους», δηλαδή τούς βοηθεϊ νά «τακτοποιηθούν» και τούς έξασφαλίζει μέ τήν έπιρροή του πλεονεκτήματα στόν συναγωνισμό μέ τούς όπαδούς άλλων χομμάτων.

'Ο πατριαρχυκός ή πελατειουκός χαρουτήρας τοῦ κοινοβουλευτισμοῦ καί συνόμα ή σπάνη τῶν θέσεων στήν ἐλεύθερη ἀγορά ἐργασίας εἶχαν

ώς συνέπεια νά παίξει ο κρατικός μηχανισμός στήν Έλλάδα ρόλο άνάλογο μ' έναξινον πού ξπαιξαν τά βιομηχανυκά άστυκά κέντρα στή Δύση: ἀπορρόφησε μάζες άγροτικής προέλευσης, άλλά γιά νά τίς διοχετεύσει καί νά τίς χρησιμοποιήσει μέ τρόπο πολύ διαφορετικό καί πρό παντός πολύ λιγότερο παραγωγικό. Σέ σχέση μέ τό δικό μας πρόβλημα, δηλαδή τήν άστυκή τάξη καί τόν άστυκό πολιτισμό στήν Ελλάδα, πρέπει να τονίσουμε ότι ή τέτοια διόγκωση καί διαμόρφωση τοῦ έλληνικοῦ χράτους οὕτε ἀπό χάποια έντόπια ἀστυκή τάξη ύποχινήθηκε ούτε και την άστυκή τάξη ώφέλησε: άπεναντίας μάλιστα, ό όγκος, ή δυσκαμψία και ή δαπανηρότητα τοῦ κράτους ἀποτέλεσε τροχοπέδη γιά τή διοχέτευση πόρων καί ένεργειῶν σύμφωνα μέ τίς άνάγκες μιᾶς άμιγοῦς καπιταλιστικῆς άνάπτυξης. Είναι γεγονός δτι, γιά λόγους πού έξηγοῦνται παρακάτω (βλ. κεφ. ΙV, 1), ή έμπέδωση της αστυκής κυριαρχίας στίς ανεπτυγμένες χώρες της Δύσης συνεπέφερε μιά διόγκωση τῆς γραφειοκρατίας πολύ πέρα ἀπό ὅ,τι είχε γνωρίσει όποιαδήποτε άπολυταρχία: άληθεύει έπίσης δτι ή διόγκωση αὐτή έγινε μέ μεθόδους συχνότατα πελατειακές και διόλου άξιοκρατικές. "Ομως ή διαφορά άπό τήν έλληνική έξέλιξη παρέμεινε ούσιαστική, γιατί έκει ή διόγκωση αύτή άντισταθμιζόταν άπό τή συνεχή αύξηση τής οὐκονομυκής ἀπόδοσης καί τόν συνεχή διαφορισμό τοῦ κοινωνικοῦ σώματος, ένῶ παράλληλα ή γραφειουρατία συνεισέφερε καί θετικά στή θεσμυκή προώθηση της καπιταλιστυκής ανάπτυξης. Μέ την έννοια αύτήν τό χράτος ήταν -γιά μεγάλο διάστημα τουλάχιστον - χράτος της αστυκής τάξης. Στην Έλλαδα, απεναντίας, την ένατοίηση τοῦ χράτους στό πλαίσιο τοῦ χοινοβουλευτικοῦ παιγνιδιοῦ τήν έγκαινίασαν καί τήν καλλιέργησαν μέ τρόπους άπείρως εύρηματυκούς τά πολιτικά «τζώμα» μέ τήν προαστυκή-πατριαρχυκή τους νοοτροπία, καί οί μέθοδοί τους έγιναν δεσμευτικές και ύποδειγματικές γιά δλες τίς έλληνικές πολιτικές παρατάξεις μέχρι σήμερα, ἀνεξάρτητα ἀπό τά ἐκάστοτε ίδεολογυαί τους πρόσημα. Οἱ ἀναλύσεις τῆς νεοελληνυτῆς κοινωνίας και πολιτυτής συνήθως υποπίπτουν στό σφάλμα να άποκαθιστοῦν εύθύγραμμες σχέσεις ανάμεσα σέ «τάξεις» καί σέ «κόμματα», έρμηνεύοντας τήν πολιτυκή τῶν κομμάτων ὡς ἔκφραση λίγο-πολύ συγκροτημένων κοινωνικών τάσεων καί ρευμάτων. "Ομως κάτι τέτοιο συνιστα ύπερβολή άκομη και για χώρες με κοινωνίες αδρομερείς, μέσα στίς δποΐες διαφαίνονται μέ σαφήνεια οἱ ταξικοί πόλοι τῶν συλλογικῶν συσπειρώσεων. Σέ χαμμιά περίπτωση, χαί πολύ περισσότερο στήν

περίπτωση τήν έλληνυκή, δέν πρέπει νά παραβλέπεται ή έκτεταμένη αύτονομία τοῦ πολιτικοῦ-κομματικοῦ παιγνιδιοῦ ώς πελατειακής σχέσης μεταξύ πολιτικοῦ καί ψηφοφόρου, κατά τήν όποία ὁ μέν ψηφοφόρος παρέχει υποστήριξη προσδοκώντας προστασία, ένῶ ἡ πολιτικός έκποιεϊ τό κράτος στούς ψηφοφόρους μέ άντάλλαγμα νά τό κατέχει ό ίδιος, δηλαδή να θεμελιώνει τήν ίσχύ του στή δυνατότητα να διανέμει αὐτός, κι ὅχι κάποιος ἄλλος προσοδοφόρες θέσεις καὶ ἀξιώματα. Τούτη ή αὐτονομία τοῦ πολιτικοῦ-κομματικοῦ παιγνιδιοῦ κάνει κατά κανόνα δευτερεύουσες ή και άπλῶς προσχηματικές τίς «ίδεολογικές» κτλ. άντιθέσεις, ήτοι τίς λεγόμενες άντιθέσεις «άρχῶν» στό ίδεολογυκό φάσμα ένας πολιτυκός καταλαμβάνει όρισμένη θέση γιατί όλες οί ύπόλοιπες είναι κατειλημμένες, και είναι πρόθυμος, άν τό κρίνει συμφέρον, νά έγκαταλείψει τη θέση πού κατέλαβε άρχικά, ἄν κενωθεϊ κάποια ἄλλη. Μονάχα σ' αὐτήν τήν προοπτική μπορεϊ νά έξηγηθεϊ bιανοποιητικά τό χαρακτηριστικό γιά τή νεοελληνική πολιτική φαινόμενο της συνεχούς μετατόπισης πολιτικών σε διάφορες θέσεις τού παραπάνω φάσματος. Πολύ λιγότερο μετατοπίσθηκε ή συγκεκριμένη πολιτυκή πράξη, δηλαδή ή ἄσκηση τῆς πολιτυκῆς ὡς πελατειακῆς σχέσης. Ή διόγκωση τοῦ κρατικοῦ μηχανισμοῦ γιά σκοπούς κομματικοῦ ὀφέλους ὑπῆρξε ἐξ ἴσου ἔργο τῶν «δεξιῶν» ὅσο καί τῶν «φιλελεύθερων» ή «δημοκρατικών» κομμάτων, όλα τά έλληνικά κόμματα ύπηρξαν δηλαδή, μ' αύτήν τήν πολύ χειροπιαστή έννοια, κόμματα κρατιστικά, άνεξάρτητα άπ' το πῶς άντιμετώπιζαν το κράτος στό έπίπεδο τῶν προγραμματικῶν τους ἀρχῶν.

'Ο πελατειακός χαρακτήρας τῶν κοιμιάτων δέν τά ἔκανε δμως μονάχα κρατιστυκά στήν πράξη, άλλά και «λαϋκώ», ἐφ' δσον ἡ ταυτό-χρονη ἀνάγκη ἐξυπηρέτησης ὅχι μόνο πλείστων ἀτόμων ἀλλά και διαφόρων ὁμάδων ἡ «οιλάδων» μέσω τοῦ κράτους καθιστοῦσε οὐσιαστικά ἀδύνατη τήν ἄσκηση μονοσήμαντης και συνεποῦς ταξικής πολιτυκής. Θέμα ταξικής πολιτυκής δέν ἔμπαινε ἄλλωστε πιεστικά σέ μιά χώρα ὅπου ἡ βαθμιαία ἀποσύνθεση τῶν πατριαρχικῶν δομῶν δημιούργησε, ὡς κύριο τμήμα τοῦ κοινωνικοῦ κορμοῦ, μιάν εὐρύτατη μάζα μυφοαστῶν καί μυφοϊδιοκτητῶν, οἱ ὁποῖοι μποροῦσαν ἐξ ἴσου καλά νά ἀνήκουν σέ ἔνα «δεξιό», σέ ἕνα «φιλελεύθερο» ἡ σέ ἕνα «άριστερό» κόμμα. "Ο,τι μπορεῖ νά ὀνομασθεῖ ἑλληνική ἀστική τάξη, δηλαδή οἱ ἐπιχειρηματίες, οἱ τραπεζίτες, οἱ ἐφοπλιστές καὶ ὁρισμένα τμήματα τῶν ἐλεύθερων ἐπαγγελμάτων, κατά κανόνα διασπειρόταν

έπίσης από πολιτυκή ἄποψη σέ διαφορετυιά, κατά προτίμηση δμως στά δύο έκάστοτε μεγαλύτερα κόμματα. Οἱ διάφορες όμάδες, οἱ ὁποῖες συνιστούσαν τή χαλαρή τούτη «τάξη», bανοποιούσαν τά αἰτήματά τους μέ τίς ίδιες οὐσιαστικά πελατειωκές μεθόδους όπως καί οἱ ἀπλοί ψηφοφόροι, ἄν καί στό ἐπίπεδο αὐτό ἡ σχέση ὑπακοῆς καί προστασίας μπορούσε νά παρουσιάσει πάμπολλες περιπλοχές πού ἔφθαναν συχνά ίσαμε τήν άντιστροφή τῶν ρόλων. Έπίσης πρέπει νά σημειωθεί ὅτι τά αἰτήματα τοῦτα δέν ἀντέβαιναν στή γενυκή κρατιστυκή τάση, ἀφοῦ ή πραγμάτωσή τους σχεδόν πάντοτε σήμαινε περισσότερη κρατική παρέμβαση - άδιάφορο ἄν αὐτή γινόταν ύπέρ τῶν φορέων τῆς «ίδιωτικής πρωτοβουλίας». Μέ βάση αὐτά τά θεμελιώδη δεδομένα μποροῦμε νά πουμε ότι ή έλληνοκή «άστοκή τάξη» δέν στάθηκε ποτέ άρκετά συγκροτημένη, όμοιογενής καί ίσχυρή ώστε νά ταυτισθεί άναμφίλογα μέ τήν πολιτυκή διαραιβέρνηση τῆς χώρας, μολονότι συχνά ή πολιτυκή έπιρροή της μπορεί να ήταν (κατά πολύ) μεγαλύτερη άπό έκείνη άλλων κοινωνικών στρωμάτων ή όμάδων πιέσεως. Στόν χώρο τών πολιτικών κομμάτων ή ύποχώρηση πατριαρχικών δομών παλαιού τύπου, οἱ ὁποῖες κυριαρχοῦσαν ὁλοκληρωτικά ὥς τίς ἀρχές τοῦ εἰκοστοῦ αλώνα, δέν σήμανε τή ραγδαία ἄνοδο πολιτικών μέ άστυς καταγωγή, άστική συνείδηση καί άστικά συμφέροντα, άλλά, σέ πολύ μεγαλύτερη έκταση, τή δυνατότητα πολιτυίης σταδιοδρόμησης στοιχείων μυφοαστυτής ή άγροτυτής προέλευσης μέ πανεπιστημιακή μόρφωση καί ένίοτε καλές σχέσεις πρός τούς (πρώην) προύχοντες τῆς πολιτικῆς τά στοιχεῖα αὐτά διαπνέονταν συχνά ἀπό τάσεις μυκροαστικοῦ ριζοσπαστισμού (ατό δύαο του φτωχούν) καί άντιμετώπιζαν την άστυκή τάξη σύμφωνα μέ τίς σκοπιμότητες της στιγμής και τίς άνάγκες της πολιτυτής τους άνόδου, χωρίς πάντως νά είναι σάρξ έκ τής σαρκός της. Αχόμα λιγότερο κατάλληλος γιά τήν ἄσκηση σαφούς άστικής πολιτυτής ήταν ο χρατικός μηχανισμός, όπως διαμορφωνόταν ύπό τήν έπήρεια τοῦ χομματικοῦ ἀνταγωνισμοῦ καί τῶν πελατειακῶν σχέσεων. Τό γεγονός, δτι ή μεγάλη μάζα τῶν δημοσίων ὑπαλλήλων δλων τῶν βαθμίδων προερχόταν ἀπό στρώματα καθυστερημένα ἀπό πολιτισμική ἄποψη, είχε συβαρές έπιπτώσεις στό ποιόν τοῦ κρατικοῦ μηχανισμού, τού όποίου ή λειτουργία πρόσκοπτε άδιάκοπα δχι μόνο στήν άγραμματοσύνη, τή στενοκεφαλιά, τήν κουτοπονηριά ή τή συμπλεγματικότητα, άλλά ἐπίσης στήν ἀνυπέρβλητη ἀνικανότητα τοῦ μέσου ὑπαλλήλου νά προσανατολίσει τή δραστηριότητά του σέ ἀπρό-

σωπες, γενικές και άφηρημένες άρχές, έφ' δσον ή νοοτροπία του έμφορούνταν άπό τίς άξίες της πατριαρχικής κοινωνίας, ήτοι την πρωταρχυκή νομιμοφροσύνη του πρός την ίδιαίτερη πατρίδα του, τούς συγγενείς του, τούς φίλους του, τούς φίλους τῶν φίλων του, τούς προστάτες καί τούς προστατευομένους του. 'Από τή συνάντηση ένός άνθρώπινου τύπου γαλουχημένου σέ περιβάλλον προκρατικό καί προαστικό μέ τόν μηχανισμό της σύγχρονης γραφειοκρατίας, ὁ ὁποῖος ἐνσαρχώνει χαί άπαιτεῖ στάση χαί συμπεριφορά δρθολογική, προέχυψαν συνδυασμοί άλλοτε σπαρταριστοί καί άλλοτε άξιοδώφυτοι, συνδυασμοί πού δικόμα περιμένουν τόν σατιρικό καί τόν διηγηματογράφο τους. Ή μεγάλη ζήτηση χρατικών θέσεων έδινε θεωρητικά στό χράτος τή δυνατότητα να έπιλέγει μέ άξιοχρατικά χριτήρια ύψηλοῦ έπιπέδου τούς ύπαλλήλους του καί νά βελτιώνει έτσι συνεχώς τή λειτουργία του, δμως αὐτό δέν τό ἐπέτρεπε ή διανομή τῶν θέσεων μέσω πατριαρχυκών-πελατειοκών διαδυκασιών, πρόσθετη συνέπεια τών δποίων ήταν ή συνεχής αύξηση τῶν ἐπίμαχων θέσεων πέρα ἀπό τά δρια των άντυκειμενυκών λειτουργυκών άναγκών. Έτσι δημιουργήθηκε τό έξης παράδοξο: προκειμένου να ικανοποιήσει κατά τό δυνατόν πολυάριθμα πελατειακά αἰτήματα, τό κράτος ύποχρεώθηκε νά δίνει κατά μέσο δρο χαμηλές άμοιβές, μέ άλλα λόγια ή μιζέρια του ήταν ή άναγκαία άντίστροφη όψη καί ή προϋπόθεση τῆς μεγαλοθυμίας του. Ἡ φαινομενικά ἀνεξάντλητη δυνατότητά του νά «βολεύει» τούς πάντες έμπέδωσε σιγά-σιγά στή λαϋκή φαντασία τήν έντύπωση ότι είναι ένας πάμπλουτος καί παντοδύναμος δότης, άρκεῖ νά θέλει νά δώσει, ένῶ παράλληλα ύπηρχαν καί σοβαροί λόγοι νά θεωρεϊται ώς άπατεώνας καί τύραννος τόσο μεγάλος, ώστε ή χρήση τῶν οίωνδήποτε πλάγιων όδων από μέρους των ύπηκόων του θά έπρεπε νά λογίζεται ώς κατανοητό καί συγγνωστό μυφοπαράπτωμα. Μέ βάση τέτοιες καί παρόμοιες παραστάσεις διαμορφώθηκαν οι πολυσχιδέστατοι έκεῖνοι μηχανισμοί, χάρη στούς όποίους ίσοσταθμιζόταν ή δυσκαμψία καί ή άναποτελεσματικότητα του κράτους. "Ο,τι δέν κατόρθωνε ή τήρηση τῶν ὁρθόδοξων διαδικασιῶν τό κατόρθωνε τό «παραθυράκα» καί τό αρουσφέτι». Τά πλάγια μέσα δέν άποτελοϋσαν πιά τήν παράβαση τῶν χαινόνων, άλλά τόν μόνο δυνατό τρόπο λειτουργίας τους δέν συνεπέφεραν τήν ἄρση τοῦ συστήματος, άλλά τοῦ παρείχαν μιά δυιλείδα άσραλείας όποτε πάθαινε έμπλωσή. Έπί πλέον τό «ρουσφέτι» είχε τήν πρόσθετη γενυκή ίδιότητα νά έξειδυκεύει καί νά έξατομυκεύει το κάθε

26 ΕΙΣΑΓΏΓΗ

πρόβλημα καί τήν κάθε λύση, έτσι ώστε ή μουφόπνοη συλλογυκή συσπείρωση μέ σκοπό τήν ἀνοιχτή καί ἔννομα θεμελιωμένη προάσπιση συλλογυκών συμφερόντων ἔχανε τήν ἔλξη της στά μάτια τῶν ἀμέσως ἐνδιαφερομένων. Καί στήν περίπτωση αὐτή φαίνεται ποιούς φραγμούς ἔθετε στήν ἄσκηση ὁποιασδήποτε «ταξυκής» πολιτυκής ἡ σύσταση τής κύριας μάζας τοῦ κοινωνυκοῦ σώματος ἀπό μυκροαστούς καί μυκροϊδιοκτήτες, μέ νοοτροπία διαμορφωμένη ἀπό τούς δρους τής πελατειακής πολιτυκής.

Καθώς ή διόγκωση του κράτους ήταν, κατά μέγα μέρος τουλάχιστον, άποτέλεσμα της χυριαρχίας τῶν πατριαρχικῶν-πελατειακῶν σχέσεων στή σφαίρα τοῦ κοινοβουλευτικοῦ παιγνιδιοῦ, ὁ χωρισμός κράτους και κοινωνίας, άντι νά έπιτείνεται άπό την ένδυνάμωση τοῦ πρώτου, απεναντίας αμβλυνόταν. Μέ άλλα λόγια, ή ποσοτυκή ένδυνάμωση τοῦ χράτους δέν έξέφραζε πρωταρχικά τόν ποιοτικό του διαφορισμό από την κοινωνία καί τη βούληση του νά της επιβληθεί ώς φορέας οίκονομικής ανάπτυξης καί θεσμικού έκπη γρονισμού μάλλον άπηχοῦσε τόν βαθμό, στόν όποῖο μία κοινωνία, στό σύνολό της μᾶλλον άδρανής, άπομυζούσε τόν χρατικό μηχανισμό γιά νά αὐτοδιαιωνισθεῖ. Η διάνφιση κράτους καί κοινωνίας, πού στη δυτυκή και κεντρυκή Εύρώπη έγκαινιάσθηκε άπό τό άπολυταρχικό κράτος καί ανοιξε τόν δρόμο της άνάπτυξης τοῦ καπιταλισμοῦ καί της άστυκης τάξης, στήν Έλλάδα ξμεινε ήμιτελής, γιατί ή κρατυκή γραφειοκρατία περισσότερο άντικαθρέφτισε τήν κοινωνία και την κυρίαρχη άκομη πατριαρχικήπροαστυκή νοοτροπία της παρά τῆς ἀντιπαρατέθηκε γιά νά τήν καθοδηγήσει και νά τη μετασχηματίσει. Έτσι τό κράτος άπό μόνο του πολύ λίγο μπόρεσε νά καλύψει την Ελλειψη μιᾶς τάξης κυρίαρχης, συνεκτυτής καί συνάμα δυναμυτής άπο παραγωγυτή καί άπο ίδεολογυτή άποψη. Γιά νά παίξει αὐτόν τόν ρόλο θά ἔπρεπε νά είναι μιά στιβαρή καί συνάμα πεφωτισμένη δεσποτεία δμως ήταν, άντίθετα, κοινοβουλευτικό και Επρεπε να άντιπαλέψει μέ τίς συνέπειες ένός γηγενοῦς κοινοβουλευτισμού πού δχι μόνον ήταν δργανο ίμπεριαλιστυτής έπιρροής, άλλά και άγωγός τῶν παραδοσιακῶν, ἐνάντιων πρός τόν ριζικό έκσυγχρονισμό πατριαρχικών δυνάμεων καί νοοτροπιών. Είναι χαρακτηριστικό --- καί εύγλωττο, γιά δποιον τουλάχιστον έχει ἀσκηθεῖ στή συγκριτυκή μελέτη τῶν ἱστορικῶν φαινομένων πάνω στή βάση ξεκάθαρων έννοιῶν και έννοιολογικῶν διουφίσεων- ότι οἱ πρῶτοι και κοινωνικά σημαντικότεροι άντίπαλοι τῆς «δεσποτείας» καί ὑπέρμαχοι

του ασυντάγματος» στή μετεπαναστατική Έλλάδα προήλθαν ἀπό τούς κύκλους τῶν τοπικῶν προυχόντων, οἱ ὁποῖοι μέ κανέναν τρόπο δέν ήθελαν να ένχωρήσουν τα πατριαρχυιά τους δυιαιώματα στό σύγχρονο χράτος. Τά ατζάραα» συμφιλιώθηκαν μέ το χράτος μόνον άπό τή στιγμή πού μπόρεσαν νά τό έλέγξουν, είτε άσκώντας έπιρροή πάνω στή μοναρχία είτε -- ἀκόμα περισσότερο-- μέσφ τοῦ πελατειακοῦ κοινοβουλευτισμού. "Ομως τό έλεγξαν γιά νά τό άδρανοποιήσουν, δπως άλλωστε τούς ύπαγόρευε νά κάμουν ό κοινωνικός τους χαρακτήρας, πού ρίζωνε σε προκρατικές συνθήκες καί έξεις. "Έτσι οἱ γραφειοχρατικοί μηχανισμοί καταδικάσθηκαν σέ ύποπλασία (ἄν τούς θεωρήσουμε μέ κριτήριο την έκσυγχρονιστυκή τους λειτουργυκότητα) καί συνάμα σε ύπερτροφία (ἄν τούς θεωρήσουμε με κριτήριο τό είδικό τους βάρος μέσα στό σύνολο τῆς νεοελληνυκῆς πραγματικότητας). Τό φαινόμενο αύτό δέν έξαφανίσθηκε δταν τά «τζάκια», μέ την παλαιά έννοια τοῦ δρου, πέρασαν, ἐν μέρει τουλάχιστον, στό περιθώριο, γιατί καί οἰ διάδοχοί τους άδυνατοῦσαν έξ ίσου νά ποδηγετήσουν δυναμικά ένα εύελικτο χράτος, θέτοντάς το στήν ύπηρεσία σαρών χοινωνικών σχοπῶν. Ἡ ὑποπλασία τῶν μηχανισμῶν συνέχισε λοιπόν νά ἀντανακλᾶ τήν πλαδαρότητα ή ρευστότητα τῶν τάξεων, ἐνῶ ἡ ὑπερτροφία τους άσκησε έν μέρει άναισταλτυκή καί έν μέρει παραμορφωτυκή έπίδραση στίς συγρφούσεις μεταξύ τῶν πλαδαρῶν ή ρευστῶν αὐτῶν χοινωνικῶν τάξεων. Τοῦτο σημαίνει ότι άντιθέσεις, οί όποῖες ὑπό συνθήκες χωρισμοῦ χράτους καί κοινωνίας θά συνιστοῦσαν άντιθέσεις ταξυτής ύφής, τώρα άμβλύνθηναν καί (έν μέρει) ἄλλαξαν χαρακτήρα καθώς έμφανίζονταν ώς άντιπαραθέσεις διαφορετικών δυνατών κατευθύνσεων τῆς κρατικής πολιτικής. Τό ύπερτροφικό κράτος έγινε μέ άλλα λόγια πεδίο σύγκρουσης διαφόρων αυλάδων», καθένας από τούς όποίους άγωνιζόταν νά άποσπάσει τά περισσότερα άπό τόν δημόσιο χορβανά. Η ταξυτή σύγκρουση άμβλυνόταν γιατί όλοι οἱ ιπιλάδοι» στρέφονταν ταυτόχρονα πρός τή μεριά τοῦ κράτους, ἱνετεύοντας ἤ ἀπειλώντας το, καί όχι σέ πρώτη γραμμή ὁ ένας έναντίον τοῦ ἄλλου.

'Ο άτελής χωρισμός κράτους καί κοινωνίας είναι έξ ίσου χαρακτηριστικός γιά τή νεοελληνική κοινωνία δσο καί ή άσάφεια τῶν σχέσεων
άνάμεσα σε ἔθνος καί κράτος. 'Η σύμπτωση ἔθνους καί κράτους μέσα
στά δρια τοῦ σύγχρονου ἐθνικοῦ κράτους, τό ὁποῖο στό ἐσωτερικό του
είχε ξεπεράσει κάθε είδους φεουδαλικούς καί πατριαρχικούς κατακερματισμούς ή τοπυασμούς, ἐνῶ πρός τά ἔξω πρόβαλλε ὡς ὁμοιογενές

ΕΙΣΑΓΩΓΗ

28

καί συμπαγές οίκονομικό καί πολιτισμικό σύνολο, άποτέλεσε τή μορφή, με την οποία πραγματώθηκε ο άστικος εθνικισμός και κατ' επέκταση ή πολιτυκή κυριαρχία της άστυκης τάξης, σέ τυπυιές τουλάχιστον ίστορικές περιπτώσεις. 'Απ' αύτό συνάγεται άρνητικά, άλλά ξεκάθαρα, ότι ή διηνεκής διάσταση έθνους καί κράτους στή νεοελληνυκή ίστορία, ήτοι ή άδυνατότητα σύμπτωσής τους μέ τή μορφή τοῦ έθνικοῦ κράτους, άποτελεῖ αὐτή καθ' αύτή σημεῖο έλλιποῦς άνάπτυξης τοῦ ἀστικοῦ στοιχείου. Βέβαια θά μποροῦσε νά φαντασθεί κανείς σε θεωρητικό επίπεδο τή δυνατότητα δημιουργίας ένός σύγχρονου (μέ τήν άστυκή έννοια) χράτους, τό όποιο ναί μέν δέν θά άγχάλιαζε τό σύνολο τοῦ ἔθνους (μέ την πολιτισμυκή καί φυλετυκή ἔννοια), ώστόσο θά άποτελοῦσε πόλο έλξης του, δντας τό πιό προχωρημένο άπό κοινωνυκή και πολιτυκή ἄποψη τμήμα του. "Αν ή δυνατότητα αύτή είχε ύλοποιηθεϊ, τότε ή διάσταση έθνους καί κράτους θά σήμαινε άπλῶς ὅτι κάποια τμήματα τοῦ ἔθνους δέν μπόρεσαν νά παρακολουθήσουν τό χράτος καί έτσι τό έθνος μπόρεσε νά έκσυγχρονισθεϊ, δηλαδή νά άστικοποιηθεί, μονάχα στήν περιορισμένη έκείνη έκταση πού ύπαγόρευαν τά δρια τοῦ κράτους. Στήν πραγματικότητα δμως έγινε κάτι ούσιαστυιά διαφορετικό: τό κράτος συγκροτήθηκε κυρίως σέ προαστική, ήτοι πατριαρχυκή κοινωνυκή βάση, καί ή συνεχής πίεση πού άσκοῦσε πάνω του τό πάντοτε άλυτο έθνυιό πρόβλημα ἐπέδρασε άνασχετυιά τόσο στήν κοινωνική όσο καί στήν ίδεολογική έκδίπλωση τοῦ ἀστικοῦ στοιχείου. Τό γεγονός, ότι τό έθνος παρέμεινε μέγεθος εύρύτερο άπό τό χράτος χχί έπομένως άνεξάρτητο άπό την ίδέα της σύγχρονης θεσμικής όργάνωσης, έπέτρεψε και έπιβοήθησε την αποσύνδεσή του άπό τήν άστυκή άντίληψη τοῦ άστυκοῦ κράτους. "Όταν δμως τό ἔθνος δέν άρθρώνεται ούτε καί συλλαμβάνεται ώς κράτος μέ τη σύγχρονη έννοια τοῦ κράτους, ὅπως αὐτή διαμορφώθηκε μέσα ἀπό τήν κατάλυση της φεουδαλυτης χοινωνίας στην Εύρώπη, τότε είναι πρωτίστως έννοια πατριαρχική, στηρίζεται δηλαδή σέ πραγματικούς ή φανταστικούς φυλετικούς καί πολιτισμικούς (γλώσσα, θρησκεία) παράγοντες, ένὧ ή έποψη της οἰκονομικής του βάσης, της κοινωνικής του ύφης καί της θεσμυσής του δργάνωσης περνά στό περιθώριο. "Όπως είναι προφανές, μιά τέτοια έννοια γιά τό έθνος μπορούν νά τήν ένστερνισθούν καί νά τήν προβάλλουν κοινωνικές δυνάμεις προαστικές-πατριαρχικές, στρέφοντάς την παράλληλα έναντίον τῆς άστυιῆς έκσυγχρονιστυίῆς σύζευξης έθνους και κράτους. Οι δυνάμεις αύτες ούτε ύπηρξαν οι άρχικοί

ίδεολογικοί δημιουργοί της έννοιας τοῦ έθνους στήν α ή στήν β έκδοχή της ούτε και ταυτίσθηκαν έξ άρχης μαζί της. Έφ' όσον όμως η έννοια αύτή, ίδιαίτερα μετά τό 1789, ἀποδείχθηκε πολιτικά λειτουργική, άναγκάσθηκαν μέ περισσότερους ή λιγότερους δισταγμούς νά τήν προσεταιρισθούν, μεθερμηνεύοντάς την ταυτόχρονα κατά τέτοιον τρόπο, ώστε νά της άφαιρέσουν δσα στοιχεΐα έρχονταν σέ άντίθεση μέ τά κοινωνικά τους συμφέροντα καί νά τήν παρουσιάσουν ώς έρεισμα καί έπίρρωση τοῦ ήγετυκοῦ τους ρόλου. Αὐτή ήταν ή περίπτωση πλείστων προυχόντων καί όπλαρχηγών, τών όποίων ό πολιτικός όρίζοντας ήταν πολύ περισσότερο τοπικός παρά έθνικός, καί αὐτή ἐπίσης ἦταν ή περίπτωση τῆς Ένοιλησίας, ή όποια σ' όλοκληρη τή διάρκεια τῆς Τουρκοκρατίας ποτέ δέν κατανόησε τόν έαυτό της ώς κεφαλή καί πρόμαχο ένός ύπόδουλου έθνους, παρά ώς ποιμένα καί ταγό χριστιανικών πληθυσμών άναγκασμένων νά ζοῦν κάτω άπό άλλόθρησκο ήγεμόνα. Σύμφωνα μέ τη βυζαντινή της παράδοση καί νοοτροπία, ή Έκκλησία ήταν θεσμός ξένος πρός τό έθνος, θεσμός πολυεθνικός καί έπομένως μή έθνοκός, στά μάτια τοῦ δποίου ή όμολογία πίστεως μετρούσε περισσότερο άπό τη φυλή ή δικόμα καί τη γλώσσα: ό όρθόδοξος Ρώσσος ήταν άδελφός, ὁ "Ελληνας πού φράγκεψε όχι. Είναι λοιπόν σφάλμα καί νά θεωρεῖται ή Ένοιλησία «έθνικός θεσμός» καί νά κατηγορείται ότι «πρόδωσε» τό έθνος γιατί μέ τό έθνος δέν είχε καμμία σχέση, καί μάλιστα ἔπρεπε, ἀπό τή θέση της καί τή σκοπιά της, νά φοβάται ότι ή δημιουργία ένος έθνυκοῦ κράτους θά διασποῦσε τό πλήρωμά της, πού ήταν διασπασμένο σέ περισσότερα έθνη, χαί έτσι θά μείωνε τήν έπιρροή της - πολύ περισσότερο έπειδή, δσο δέν ύπῆρχε (χριστιανικό) κράτος, μόνη αὐτή μπορούσε νά άπαιτεῖ ἀπό τούς Χριστιανούς ύποταγή, νομιμοφροσύνη καί φόρους. Ἡ Έκοιλησία οbκειώνεται nolens volens τό έθνος, δταν πιά ή δυναμική τῶν γεγονότων τό είχε θέσει στήν ημερήσια διάταξη τότε θυμάται καί τονίζει τό πραγματικό γεγονός ότι, έφ' δσον ό καταριτής ήταν όχι μόνον άλλοεθνής άλλά και άλλόθρησκος, ή θρησκεία έπιτελοῦσε έξ άντικειμένου λειτουργία έθνυτής συσπείρωσης, αποσιωπά ώστόσο τό έξ ίσου πραγματικό γεγονός ότι η λειτουργία αυτή μπορούσε νά θεωρηθεί ώς συσπείρωση έθνική, μόνο καί μόνο γιατί κάποιοι άλλοι έκ τῶν ὑστέρων άναριάλυψαν καί πρόβαλαν τό έθνος. 'Από τη στιγμή πάντως πού τό έθνος έρχεται έτσι ή άλλιῶς στό προσκήνιο, ή Ένοιλησία, έχοντας χάσει στό μεταξύ τόν κεντρικό κοινωνικό ρόλο πού ἔπαιζε τήν ἐποχή

τῆς Τουρκοκρατίας καί ἀναζητώντας ρόλο καινούργιο μέσα στίς νέες συνθήκες, σηκώνει συχνά το έθνικο λάβαρο καί ζητα νά ποδηγετήσει τόσο την έθνική ίδεολογία δσο καί τούς άγῶνες τῶν άλυτρώτων, προκειμένου νά μήν ἀφήσει κενά τά ὁποῖα θά μποροῦσαν νά έκμεταλλευθοῦν χοινωνικές δυνάμεις με συνεπεῖς ἐροιοσμικευτικές ή καί ἀντιθρησκευτικές τάσεις. Αύτό τό πέτυχε σέ μεγάλο βαθμό, τόσο μεγάλο μάλιστα, ώστε όχι μόνο μπόρεσε νά διατηρήσει Ισαμε σήμερα ζωντανή τή σύνδεση της έννοιας τοῦ έθνους μέ την προαστυκή μυθολογία καί μεταφυσυκή, άλλά καί, έπυκαλούμενη δοφιβώς το τέτοιο έθνος, νά έμποδίζει ές ἀεί τον συνεπή χωρισμό κοινωνίας και κράτους. Καί μόνο τό γεγονός ὅτι ἀκόμη καί σήμερα οὕτε κἄν ἡ λεγόμενη «ἀριστερά» δέν τολμά νά ζητήσει καθαρά και ξάστερα τον χωρισμό Έκοιλησίας και Κράτους ή, χαρακτηριστικότερα, ότι οἱ ίδιοι ἐναῖνοι «προοδευτικοί» βουλευτές, πού άγανακτοῦν γιά τόν ὑποχρεωτικό ἐνοιλησιασμό τῶν μαθητών λ.χ., έχουν οι ίδιοι όρχασθεί μέ θρησισευτικούς τύπους νά έκπληρώνουν εύσυνείδητα τά καθήκοντά τους - καί μόνο τό γεγονός αύτο δείχνει την έκταση της έπιβολης του προαστικού πατριαρχισμού στή νεοελληνική κοινωνία καί νοοτροπία.

Καθώς τό έθνος καί τό κράτος έμειναν πάντοτε άσύμμετρα μεγέθη στή νεοελληνική ίστορία (δσο κι άν τό έθνος σμικρύνθηκε μέ διαδοχυιούς άφωτηριασμούς), καθώς δηλαδή τό έθνος δέν μπηκε ποτέ έξ όλοκλήρου στά δρια τοῦ κράτους γιά νά ύποστεῖ την έκλογbæυση τῶν σύγχρονων θεσμών, κρατήθηρα στή σφαίρα τοῦ μύθου ή μάλλον άποτέλεσε τόν ίδιο τόν μύθο πού χρησίμευσε ώς ἄξονας τῆς νεοελληνυκῆς ίδεολογίας. 'Ο νεοελληνικός μύθος αναφέρεται λοιπόν στό έθνος καί δχι στό χράτος, είναι προϊόν της ίστορυτης και ίδεολογικής κατίσχυσης ένος έννοιολογυιά άσαφοῦς έθνους άπέναντι στό άστικό έθνικό κράτος καί δνομάζεται, μ' έναν πολυσήμαντο δρο, αέλληνοκεντρισμός». Ή πολυσημία τοῦ δρου αὐτοῦ ἀντιστοιχεῖ στήν πολυσημία ένος ἔθνους ίστορικά και έννοιολογικά άποσυνδεδεμένου άπό τό άστικό έθνικό κράτος καί έχει ώς συνέπεια νά φορτίζεται δ,τι έκάστοτε χαρακτηρίζεται ώς «έλληνικό», με στοιχεία και γνωρίσματα μή επιδεχόμενα σαφείς ίστορικούς και κοινωνιολογικούς προσδιορισμούς. 'Ο έλληνοκεντρισμός θά μπορούσε νά είναι κατά βάση μονοσήμαντος ἄν είχε ὑποταχθεί άπόλυτα καί μόνιμα στά αἰτήματα ένός σύγχρονου άστικοῦ έθνικισμοῦ, γιά νά χρησιμεύσει ώς μέσο συσπείρωσης όλωληρου τοῦ έθνους γιά άστικούς σκοπούς. Όμως ύπό τίς δεδομένες συνθήκες έγινε τό άντί-

θετο: ὁ ἀστικός έθνικισμός ἀπορροφήθηκε ἀπό τόν ἐλληνοκεντρισμό καί στό πλαίσιό του άναμίχθηκε καί συμβιβάσθηκε μέ προαστικές άντιλήψεις περί έθνους, φυλής κτλ., χωρίς νά μπορέσει παράλληλα νά έπιβάλει τά είδοποιά του γνωρίσματα, όπότε ή άνάμιξη αὐτή μᾶλλον θά τον Ισχυροποιούσε παρά θά τον έξασθένιζε. Μέσα ἀπό τή θετυκή ή άρνητική, μερική ή όλυκή άντιπαράθεση, συμπαράθεση ή έπικάλυψη άστικοῦ καί πατριαρχικοῦ έθνικισμοῦ διαμορφώθηκε ή πολυσημία τοῦ έλληνοκεντρισμού, ή όποία τού έπέτρεψε νά έκπληρώσει τή λειτουργία της κατ' έξοχήν νεοελληνυκής ίδεολογίας, έφ' δσον στήν άσαφή καί κυμαινόμενη γλώσσα του μπορούσαν νά άρθρωθούν πολλές καί ποιχίλες τάσεις. Καθώς δμως ή κάθε μία άπό τίς τάσεις αὐτές ἐπιδίωκε, δπως είναι εύνόητο, νά μονοπωλήσει τόν χῶρο του έλληνοκεντρισμοῦ προβάλλοντας τά δυιά της συμφέροντα καί αίτηματα ώς συμφέροντα και αιτήματα όλόκληρου τοῦ ἔθνους, ὁ ἐλληνοκεντρισμός δέν άποτέλεσε μονάχα κοινό παρονομαστή, άλλά ταυτόχρονα καί πεδίο μάχης, στό όποιο έπρεπε νά έπικρατήσει δποιος ήθελε νά έγείρει άξιώσεις κοινωνικής, πολιτυκής ή ίδεολογυκής κυριαρχίας στό έλληνικό περιβάλλον. Υπηρξαν βέβαια καί (άριστερές) μειοψηφίες, οί δποϊες στήριξαν τις δυκές τους άξιώσεις κυριαρχίας σέ διεθνιστυκά ίδεολογήματα, δμως αύτες ποτε δεν μπόρεσαν, αυριβώς γι' αύτον τον λόγο, να ασκήσουν ευρύτερη έπιρροή - κι δποτε την άσκησαν, αυτό έγινε έπειδή υἰοθέτησαν (καί) πατριωτικά ή έθνικά συνθήματα. Σήμερα πάντως ή άριστερά, ή όποια έπί δεκαετίες είχε τό σθένος νά λέει ότι τό νεοελληνικό έθνος είναι φυλετικό καί πολιτισμικό προϊόν τῶν τελευταίων αἰώνων καί ότι ή ιστορία του δέν νοείται έξω άπό τις συνυφάνσεις της μέ την Ιστορία τῶν ὑπόλοιπων βαλκανικῶν ἐθνικοτήτων, ἔχει ἐνστερνισθεῖ στό σύνολό της, ρητά ή σιωπηρά, τίς ελληνοκεντρικές θέσεις καί σταμάτησε έντελώς κάθε ίδεολογική πολεμική στά θέματα τοῦ περιούσιου λαού και της τρισχιλιετούς ίστορίας, κάνοντας έτσι μιάν άμεση ή ξιμιεση άναδίπλωση σ' ένα χρίσιμο σημείο. Στήν πραγματικότητα ή ίδεολογυκή έπιβολή τοῦ έλληνοκεντρισμοῦ ήταν άναπόδραστη μέσα στίς συγκεκριμένες νεοελληνικές συνθήκες. Γιατί μόνον αύτός μπορούσε, άκριβώς χάρη στήν άσάφειά του, νά γεφυρώνει τίς διαφορετικές άντιλήψεις γιά τό έθνος, οἱ ὁποῖες ἦσαν παράλληλα ένεργές, κι έτσι νά συνενώνει πρός τά έξω δυνάμεις έτερογενείς πρός τά έσω· μόνον αύτος μπορούσε να περιβάλει με ύψηλούς νομιμοποιητικούς τίτλους και να κάμει ήθυκά ενδιαφέρουσες γιά τή διεθνή κοινή γνώμη τίς έλ32 ΕΙΣΑΓΩΓΗ

ληνοιές έθνικές διεκδικήσεις, και μάλιστα σέ χώρους έθνολογικά καί πολιτικά δικμφισβητουμένους μόνον αὐτός μπορούσε, τέλος, νά δώσει τά έντελώς ἀπαραίτητα ψυχολογικά καί έκλογικευτικά ἀντισταθμίσματα σέ ἕνα άδύναμο ἔθνος, τό ὁποῖο, παρά τή μεγάλη ίδέα πού εἶχε γιά τόν έαυτό του, δοκίμασε ἐπανειλημμένους ἐξευτελισμούς, ἀποκτώντας ἔτσι τή συναίσθηση ὅτι εἶναι παίγνιο στά χέρια τῶν ἰσχυρῶν τῆς γῆς, καί τό ὁποῖο ἐπί πλέον δέν πρόσφερε τίποτε οὔτε στή θεω-

ρητική σκέψη ούτε στόν τεχνικό πολιτισμό.

Ή πρώτη μορφή έλληνοκεντρισμοῦ καί συνάμα ή πρώτη μορφή σύγχρονης έθνυτης συνείδησης ύπηρξε ο κλασσυασμός, δηλαδή ή στροφή πρός τήν άρχαια Έλλάδα ώς πηγή ἄντλησης ούσιωδών χοσμοθεωρητικών και βιοπρακτικών απόψεων και έπίσης ώς πρότυπο, ή δημιουργυκή μίμηση τοῦ ὁποίου φαινόταν ὁ καλύτερος δρόμος γιά τήν άναγέννηση τοῦ έλληνικοῦ ἔθνους. Τοῦτος ὁ κλασσυμστικός-άνθρωπιστικός έλληνοκεντρισμός, ὁ ὁποῖος ἀπέδιδε τή (δυνητική) προνομιακή θέση τοῦ νέου Έλληνισμοῦ στό γεγονός τῆς ἄμεσης καταγωγῆς του άπό τούς φυσικούς φορεῖς ἐνός πολιτισμοῦ μέ πανανθρώπινη σημασία, δηλαδή του άρχαιοελληνικοῦ, πρωτοεμφανίσθηκε καί γνώρισε τήν πρώτη θεωρητική του έπεξεργασία στά προεπαναστατικά παρουκιακά κέντρα της δυτυκής Ευρώπης, ίδιαίτερα σέ κύκλους έμπόρων, διατεθειμένων νά άνοιχθοῦν ίδεολογικά πρός τόν εύρωπαϊκό Διαφωτισμό καί να παρακάμψουν τόν άκοσμυκό βυζαντινισμό τῆς Ένοιλησίας γιά νά ἀνασυνδεθοῦν μέ τήν ἐγκοσμιολατρία τῆς ἀρχαιότητας. Δέν χρειάζεται νά τονίσουμε ίδιαίτερα ότι τό σχήμα αυτό δέν παρουσίαζε καμμία πρωτοτυπία, ἀφοῦ ἀντανανιλοῦσε, και μάλιστα μᾶλλον θαμπά. τή βασυκή κατασκευή, ή δποία στήριξε στήν Εύρώπη τήν ίδεολογυκή πάλη τῶν ἀνερχόμενων ἀστυιῶν ή ἐν πάση περιπτώσει λαϊκῶν χαί έχχοσμικευτικών δυνάμεων. Η άρχαιολατρία, καί μάλιστα ή έλληνολατρία, αποτέλεσε από την 'Αναγέννηση καί μετά τυπικό όπλο ένάντια στόν παραδοσιακό Χριστιανισμό καί έπίσης ένάντια στήν έποχή της άδιαμφισβήτητης ίδεολογικής του κυριαρχίας, δηλαδή τόν Μεσαίωνα. "Όταν λοιπόν όρισμένες όμάδες Νεοελλήνων τόν 18ο αί. υίοθέτησαν τήν έλληνολατρία ύπό τή μορφή τῆς άρχαιολατρίας προκειμένου να έκφρασθοῦν ίδεολογικά, προσχωροῦσαν σέ μιάν ήδη διαμορφωμένη εύρωπαϊκή παράδοση, η διποία άκριβῶς τότε έμπλουτιζόταν καί διευρυνόταν με τόν Διαφωτισμό. Ἡ άρχαία Ἑλλάδα —ώς σύμβολο μιᾶς συγκροτημένης πολιτισμυτής άντίληψης μέ είδοποιά

γνωρίσματα καί δχι άπλῶς ὡς μνήμη καί χρήση ὀρισμένων κειμένων - άνακαλύφθηκε λοιπόν (ή έφευρέθηκε) στή δυτυκή Εύρώπη καί άπό δυτικοευρωπαίους στοχαστές γιά νά είσαχθεϊ άπό έλει στόν έλληνόφωνο χώρο, άρχυκά ώς άστυκή, καί μάλιστα άστυκοεθνυκή, ίδεολογία άπό άστυκούς ή οἰονεί άστυκούς φορεϊς. 'Ο έλληνικός άρχαιολατρικός ελληνοκεντρισμός δέν θά πρόβαλλε ποτέ τίς ίδεολογικές του άξιώσεις —καί είναι άμφίβολο άν θά σχηματιζόταν κάν— άν τό κλασσυκό και άνθρωπιστυκό ίδειδες δέν είχε άναφανεί και διαδοθεί στή θυτυκή Εύρώπη γιά λόγους άναφερομένους άποκλειστικά στίς ίδιαιτερότητες και στις τροπές της δυτυκοευρωπαϊκής ιστορίας. Μονάχα τό ήδη τετελεσμένο γεγονός της έμφάνισης και της διάδοσης του σέ εύρωπαϊκό έπίπεδο έδωσε στούς Νεοέλληνες έλληνοκεντρικούς άρχαιολάτρες τή δυνατότητα να ίσχυρισθοῦν ότι ο τόπος τους είναι ή κοιτίδα τοῦ πολιτισμοῦ κτλ. καί ὅτι ἐπομένως καί ἡ σημερινή Ἑλλάδα θά πρέπει να άντιμετωπίζεται άνάλογα άπό τήν απολιτισμένη άνθρωπότηταν δμως ο ίσχυρισμός αὐτός θά προκαλούσε τόση θυμηδία δση καί ένας άντίστοιχος ίσχυρισμός τῶν Κιργιζίων ή τῶν Ἐσκιμώων λ.χ., άν ή πρωτοπορία τῆς απολιτισμένης άνθρωπότητας» δέν είχε άνουαλύψει τόν άρχαιοελληνικό πολιτισμό (δηλαδή μιάν ίδεολογικά χρήσιμη **διδοχή** του) προτοῦ κάν ύπαρξουν Νεοέλληνες. "Αλλωστε δέν πρέπει νά λησμονεϊται δτι ή νεοελληνική έπιστημονική συνεισφορά στή διερεύνηση τοῦ άρχαίου πολιτισμοῦ στάθηκε μηδαμινή. Υπήρξαν βέβαια φιλόλογοι και άρχαιολόγοι Ισάξιοι πολλών καλών δυτικοευρωπαίων συναδέλφων τους (και αύτοι πάλι μπορούν να μετρηθούν στά δάχτυλα του ένος χεριού), διιως άπό τη νεότερη Έλλάδα δέν έκπορεύθηκε καμμιά συνολυκή θεώρηση καί έρμηνεία τοῦ άρχαίου πολιτισμοῦ, ἱκανή νά έμψυχώσει καί νά ένεργοποιήσει πρακτυκά τό κλασσικό-άνθρωπιστικό ίδεῶδες σε διεθνή κλίμουα.

'Ο άρχαιολατρικός έλληνοιαντρισμός στήν άστικοεθνική του έκδοχή, δπως έμφανίσθηκε στούς κόλπους τοῦ προεπαναστατικοῦ νεοελληνικοῦ Διαφωτισμοῦ καί ὅπως ἐνέπνευσε ὅσους ἀγωνιστές τῆς Ἐπανάστασης θεωροῦσαν τόν ἐαυτό τους ἀπόγονο τοῦ Λεωνίδα, δέν μπόρεσε νά διαμορφωθεῖ αὐτόνομα καί νά ἐπικρατήσει στήν ἀμιγή του μορφή, ἐφ' ὅσον οἱ φορεῖς του οὖτε μεταφυτεύθηκαν αὐτούσιοι στό ἐλεύθερο κράτος οὖτε καί προσδιόρισαν τήν ἰδεολογία του. Ἡ ἐθνική ἰδέα υἱοθετήθηκε, καθώς εἴδαμε, ἀπό κοινωνικά στρώματα ἀρχικά ξένα πρός αὐτή, γιά νά ἐρμηνευθεῖ τώρα μέ κριτήρια προαστικά-πατριαρχικά, καί

άντίστοιχες τροποποιήσεις ύπέστη καί ὁ έλληνοκεντρισμός. Ή πατριαρχυκή του μεθερμηνεία άπαιτούσε τή διεύρυνσή του, ήτοι τήν άποσύνδεσή του από τή μονομερή αρχαιολατρία και τή σύναψή του μέ χριστιανικές άξίες καί χριστιανικά ίδεώδη: ή διεύρυνση έγινε δηλαδή κατά τρόπο ώστε νά ἰκανοποιεῖ, σέ μεγάλον τουλάχιστον βαθμό, τήν Ένοιλησία ώς έναν άπό τούς σημαντικότερους πατριαρχικούς-προαστικούς κοινωνικούς παράγοντες μέ σαφείς καί ρητές ίδεολογικές άξιώσεις. Ο εύρύτερος αύτός έλληνοιαντρισμός, ο όποῖος άνταποιρινόταν (κατά μέγα μέρος) στίς προσδοκίες τῶν πατριαρχυκῶν κοινωνικών δυνάμεων καί περιέχοπτε (χατά μέγα μέρος) τίς ριζοσπαστικές έπόψεις τοῦ ἀστικοῦ ἀρχαιολατρικοῦ έλληνοκεντρισμοῦ, κωδικοποιήθηκε μέ την ίστορυκή κατασκευή της άδιάσπαστης τρισχιλιετούς ίστορίας τῶν Ελλήνων, ήτοι ἀφ' ἐνός τῆς φυλετυτῆς τους συνέχειας καί άφ' έτέρου τῆς οὐσιώδους ένότητας έλληνικοῦ καί χριστιανικοῦ πνεύματος. Ή κατασκευή αύτη έκανε δυνατή την δργανική συμπερίληψη τοῦ Βυζαντίου, τοῦ πρωταρχικοῦ ἱστορικοῦ ἐνσαρκωτῆ τῶν χριστιανικών ίδεων και άξιων, στην έλληνική ίστορία και έτσι άποκαθιστούσε δχι μόνον ίδεολογικά, άλλά και ίστορικά τήν Ένοιλησία. Οι πλείστοι έκπρόσωποι τοῦ προεπαναστατικοῦ νεοελληνικοῦ Διαφωτισμοῦ, συμφωνώντας καί στό σημείο αύτό μέ τούς δυτικοευρωπαίους όμοϊδεάτες τους, είχαν τηρήσει άπέναντι στό Βυζάντιο στάση είτε έφεκτυκή είτε άπορριπτυκή, θεωρώντας το ώς έκφανση καί άπονώημα σκοταδισμοῦ καί δεισιδαιμονίας συχνότατα συνέδεαν βέβαια τά άρχαιοελληνικά καί τά χριστιανικά ίδεώδη, δμως αύτό δέν τό ξκαναν κατασκευάζοντας ξναν άδιάσπαστο έλληνοχριστιανικό πολιτισμό avant la lettre, παρά άκολουθώντας μιά πάγια έπιχειρηματολογυκή τακτυκή τοῦ δυτυκοευρωπαϊκοῦ Διαφωτισμοῦ γενικά: ἐρμήνευαν τόν Χριστιανισμό νεωτεριστικά καί έγκοσμιολατρικά γιά νά δείξουν έτσι ότι ή Ένοιλησία παραποιεί το «διληθινό» του πνεύμα καί δτι μόνος δ Διαφωτισμός είναι δ αγνήσιος» έρμηνευτής των έπιταγών του Θεού άκριβώς γιατί άποκρούει τόσο τή δεισιδαιμονία όσο καί τή στείρα ἄρνηση τῶν έγκοσμίων δμως αὐτήν τήν (πεφωτισμένη) θρησκεία λίγα πράγματα τή χώριζαν από τόν (μετριοπαθή) παγανισμό. Έντελῶς διαφορετικό νόημα καί περιεχόμενο παίρνει ή προσέγγιση Έλληνισμοῦ καί Χριστιανισμού στό πλαίσιο τῆς ἱστορικῆς κατασκευῆς τῆς τρισχιλιετούς φυλετικής και πνευματικής συνέχειας τοῦ έλληνικοῦ έθνους. Στήν άρχαια έλληνυκή κοσμοθεωρία καί βιοθεωρία δέν έξαίρονται τώρα τά παγανιστικά καί έγκοσμιολατρικά στοιχεῖα, άλλά οἱ ἰδεοκρατικές καί πνευματοκρατικές ἐκεῖνες ἐπόψεις, οἱ ὁποῖες ἐρμηνεύονται ὡς προπαρασκευαστικές μορφές καί προπομποί τῶν χριστιανικῶν ἀληθειῶν. Μέ
τούς ὁρους αὐτούς ἡ Ἐκοκλησία συγκατανεύει στόν ἐλληνοκεντρισμό,
βλέποντας ἄλλωστε ὅτι τό ἐλεύθερο ἐλληνικό κράτος ἀποτελεῖ πραγματικότητα καί ὅτι ἡ ἴδια χρειάζεται τήν ὑποστήριξή του. ՝ Ως ἔνας
ἀπό τούς κεντρικούς στύλους τῆς ἐθνικῆς ἰδεολογίας, ὁ θεολογικά
χροιασμένος αὐτός ἐλληνοκεντρισμός συγκεντρώνει στό ἐξῆς τὰ πολεμικά του πυρά ἐναντίον κάθε εἴδους κύλισμοῦ», κδαρβινισμοῦ» κτλ.

— τάσεων πού εἰσχώρησαν κάπως συστηματικότερα στόν ἐλληνικό
πνευματικό χῶρο μόλις ἀπό τίς ἀρχές τοῦ εἰκοστοῦ αἰώνα καί μετά,
περιορίζόμενες ὡστόσο στό ἀναγνωστικό κοινό διαφόρων μεταφρά-

στων, χωρίς νά διεισδύσουν στό σύστημα τῆς παιδείας.

Έτσι ὁ έλληνοχριστιανικός έλληνοκεντρισμός, στηριζόμενος στήν κατασκευή της ιστορυκής συνέχειας του έθνους, ύπερφαλάγγισε τόν άρχαιολατρικό έλληνοκεντρισμό, ό όποῖος παραμέριζε τό Βυζάντιο καί τίς συναφεῖς ἀξίες. Θά πρέπει νά σημειώσουμε ότι καί τό πατριαρχικό-έλληνοχριστιανικό ίδεολόγημα, τό ίδιο δπως καί τό άστικό-άρχαιολατρικό, είχε τα προηγούμενά του στόν εύρωπαϊκό χώρο, ἀπ' δπου και μεταφυτεύθηκε γιά νά ικανοποιήσει, φυσικά, έπιτόπιες άνάγκες. Ή προσέγγιση Έλληνισμοῦ καί Χριστιανισμοῦ, στή μορφή πού μᾶς ενδιαφέρει έδῶ, ἐπιχειρήθηκε σε εύρεία ἔκταση κατά τήν έποχή τῆς Παλινόρθωσης ἀπό τίς ἀνασυντασσόμενες άντεπαναστατιχές δυνάμεις, οἱ όποῖες προσπάθησαν νά έξουδετερώσουν τά νεωτεριστυκά καί ριζοσπαστικά στοιχεία τοῦ άρχαιολατρικοῦ ἰσκωβινισμοῦ, διαγράφοντας μιάν εἰκόνα της άρχαιότητας συμβιβάσιμη μέ τά πατριαρχυιά-φεουδαλυιά χριστιανικά ίδειώδη. 'Αλλά και στόν είκοστό αίώνα οι "Ελληνες ίδεολόγοι τοῦ έλληνοχριστιανικοῦ πολιτισμοῦ βρῆκαν στηρίγματα σε άντίστοιχες ευρωπαϊκές τάσεις, οι όποῖες έμφανίσθημαν όταν ή αστική ίδεολογία, μπροστά στόν σοσιαλιστικό κίνδυνο, άναδιπλώθηνε και ήρθε κοντά στόν Χριστιανισμό, άντιπαραθέτοντας τό «έλληνοχριστιανικό πνεύμα τῆς Δύσης» στόν «ἀσιατικό μπολσεβιχισμό». Μολονότι δμως δ έλληνοχριστιανικός έλληνοκεντρισμός, σέ διάφορες παραλλαγές, άσκησε καθοριστυκή ίδεολογυκή έπίδραση σ' δλόκληρη τήν ίσαμε τώρα ζωή τοῦ έλεύθερου έλληνοιοῦ κράτους καί μολονότι ή ταυτόχρονη πίεση τῶν ριζοσπαστικῶν καί τῶν χριστιανικών τάσεων έγκλώβιζε τούς μετριοπαθείς άρχαιολάτρες σέ μιά διελ36 ELEAPOPH

χωστίνδα, έμποδίζοντάς τους νά έμμείνουν όσο ίσως θά έπιθυμοῦσαν στίς παγαινιστικές και έγκοσμιολατρικές δψεις τῆς άρχαιοελληνικῆς χοσμοθεωρίας και βιοθεωρίας -- ώστόσο συνέχιζε νά ύρίσταται, καί συχνότατα να έκρήγνυται, ή ίστορυκή και έννοιολογυκή διάσταση τῶν συστατικών στοιχείων τοῦ «έλληνοχριστιανικοῦ» ύβριδίου, καθώς ἄλλοτε ή «έλληνωτή» καί άλλοτε ή «χριστιανωτή» του πλευρά συνδεόταν μέ αὐτοτελεῖς κοινωνικούς σκοπούς καί ίδιαίτερες ἀξιώσεις κοινωνικής Ισχύος ζητώντας να αὐτονομηθεῖ "Ομως ή αὐτονόμηση τούτη δέν μπορούσε πιά νά σημαίνει δτι τό (άρχαϊο) έλληνικό καί τό χριστιανικό στοιχείο ἀναλάμβαναν τίς λειτουργίες πού ἐκπλήρωναν στήν προεπαναστατική περίοδο, προτοῦ ἀκόμα συγχωνευθοῦν στό πλαίσιο τῆς κατασκευής του «έλληνοχριστιανικού» πολιτισμού. Απεναντίας, δσο προχωρούσε ο ίδεολογικός διαφορισμός του έλλαδικού χώρου, τόσο περισσότερο χρησιμοποιούνταν γιά νά νομιμοποιήσουν πουέλες, λιγότερο ή περισσότερο σύγχρονες, κοινωνικοπολιτικές και κοσμοθεωρητικές τοποθετήσεις. Έτσι, μέ την έπικληση τοῦ άρχαίου Έλληνισμοῦ, στήν εκάστοτε κατάλληλη έρμηνεία του, εκφράσθηκαν τόσο συμπάθειες αὐταρχυιές και δυιτατορικές (ἐξύμνηση τῆς ἀρχαίας Σπάρτης ή Μανιεδονίας) δαιο καιί προτιμήσεις δημοκρατικές (έξιδανδιευση της άρχαίας 'Αθήνας), τόσο δόγματα φυλετυαί και φιλοφασιστικά (ίδιαίτερα μέ άντισλαβική αίχμή) δσο καί συνηγορίες ύπέρ τοῦ σοσιαλισμοῦ (ό σοσιαλισμός ώς αξτημα της ήθυκης 'Ιδέας κτλ.). Έξ ίσου πολύμορφη ύπηρξε ή έπωληση τοῦ χριστιανικοῦ στοιχείου, τό όποῖο τονιζόταν στήν αὐτοτέλειά του γιά λόγους άντίδρασης, δποτε ή έλληνολατρία ξπαιρνε μορφές ἀφραϊες ή έν πάση περιπτώσει ἀσυμβίβαστες μέ τίς άπαιτήσεις τῆς κατασκευῆς τοῦ «έλληνοχριστιανικοῦ πνεύματος». Καί έδω μπορεί να διαπιστωθεί ένας άξιοσημείωτος έσωτερικός διαφορισμός, καθώς άλλοτε ή έπιστράτευση τῶν χριστιανικῶν άξιῶν ἀντιτάσσεται σέ μεταβολές τῶν φρονημάτων και τῶν ἡθῶν ἀντίθετες πρός τήν πατριαρχυκή κοινωνυκή άντίληψη τῶν ανουκοκυραίων», ένῶ άλλοτε οί χριστιανικές άξίες έρμηνεύονται μέ τέτοιον τρόπο, ώστε νά άρθρώνουν τήν ήθυκή διαμαρτυρία μυκροαστών διανοουμένων έναντίον τοῦ άλλοτριωτικού ύλισμού καί του άπάνθρωπου άνηθυασμού μιᾶς κοινωνίας χυριαρχούμενης άπό την έπιδίωξη της χατανάλωσης χαί τοῦ χέρδους. Τέτοιοι χριστιανορθόδοξοι έλληνοκεντρισμοί, οἱ όποῖοι συχνά ἔρχονται σε προστριβές με τήν επίσημη Ένοιλησία, είναι ώς πρός τό περιεχόμενό τους τόσο λίγο πρωτότυποι όσο καί οἰ ὑπόλοιποι στήν οὐσία

άνανεώνουν και παραλλάσσουν τά θεμελιώδη μοτίβα τῶν σλαβοφίλων και παναλαβιστῶν ἀπό τις ἀρχές τοῦ 19ου αἰ., ἀντιπαρατάσσοντας στήν «πνευματυκή» 'Ανατολή τήν «ὑλιστυκή» Δύση και στήν «ἀγάπη» ή στις κδωρεές τῆς χάριτος» τή στεγνή νοησιαρχία τῶν φιλοσοφικῶν και θρησκευτικῶν μεταφυσικῶν δογμάτων. Τά μοτίβα τοῦτα διείσδυσαν στήν 'Ελλάδα ήδη ἀπό τόν περασμένο αἰώνα, γιά νά βροῦν ἀπήχηση ἀρχικά σέ μοναστικούς κώκλους και κατόπιν σέ μᾶλλον όλιγάριθμους διανοσυμένους, πάνω στούς ὁποίους ἡ ἐπίδραση Ρώσσων θεολόγων και φιλοσόφων είναι καθοριστική, ἄν και συχνά ἀνομολόγητη.

Μέ βάση τά παραπάνω κριτήρια, δηλαδή παροκολουθώντας τή διαμόρφωση τῶν βασικῶν θέσεων τοῦ έλληνοκεντρισμοῦ καί ἀναλύοντας τή διαδυκασία καί τίς φάσεις τοῦ διαφορισμοῦ του, θά μποροῦσε νά καταρτισθεϊ ένα πλήρες σχεδόν εύρετήριο τής νεοελληνικής ίδεολογίας. "Αν ή μορφολογία, ή ίστορία καί ή κοινωνιολογία τῆς νεοελληνυτῆς ίδεολογίας δέν γράφτηκε άκομη, ούτε κάν ύπο μορφή ὑανοποιητικοῦ προσχεδίου, ο λόγος είναι δχι μόνον ή έλλιπής έποπτεία τῆς πουαλίας τών ρευμάτων, τα όποϊα, άντι να βλέπονται στήν έσωτερυκή τους πολυμέρεια, σχηματοποιούνται έσπευσμένα καί κατόπιν άποδίδονται σε φανταστικές «τάξεις», άλλά και ή χρήση μιᾶς άλλης άκοπης διεξόδου, δηλαδή ή ταύτιση τής σκοπιᾶς τῶν μελετητῶν μέ τήν ίδέα πού έχουν οί διάφορες άνταγωνιστικές παρατάξεις γιά τόν έαυτό τους. Ετσι π.χ., έπειδή οί πρωταγωνιστές της διαμάχης γύρω άπό τή γλώσσα φαντάζονταν ότι ή διαμάχη αὐτή ἔχει νά κάμει μέ θεμελιώδεις έθνικές και κοινωνικοπολιτικές έπιλογές, πολλοί όδηγήθηκαν σέ μιάν έσφαλμένη χοινωνιολογυκή άποτίμηση τάσεων χαί προσώπων μέ βάση την τοποθέτηση τους απέναντι στό γλωσσικό ζητημα. Καί έδῶ παραβλέφθηκε ή πολυμέρεια τῶν πραγματικῶν δεδομένων, μέ ἀποτέλεσμα τίς μονοσήμαντες άναγωγές. "Αν θά θέλαμε όπωσδήποτε, γιά λόγους ξμφασης, νά έπιλέξουμε τη μία ἀπό τίς δύο δυνατές ἀκραϊες διατυπώσεις, θά έπρεπε μᾶλλον νά ποῦμε ότι οἱ γλωσσικές προτιμήσεις τέμνουν έγχιάρσια τίς κοινωνυκοπολιτυκές παρατάξεις παρά δτι τίς χαρακτηρίζουν. "Όπως ή προάσπιση τῆς καθαρεύουσας δέν άποτελοῦσε παντοῦ καί πάντα «άντιδραστυκή» στάση, άλλά έν μέρει ὑπαγορευόταν άπό προσετικές άνάγκες (καθώς θά διαπίστωνε δποιος θά έξέταζε λ.χ. τή σημασία τῆς μεταγλώττισης παντοειδῶν νομικῶν κωδίκων γιά τό συγκροτούμενο κράτος) και έν μέρει έμπνεόταν άπό γνήσια πίστη στή ζωογόνο δύναμη τῶν κλασσικῶν προτύπων, ἔτσι καί ὁ δημοτι38 ΕΙΣΑΓΩΓΗ

κισμός συνδέθηκε, καί μάλιστα γιά βάσιμους έκάστοτε λόγους, μέ παρατάξεις κατά τά ἄλλα διαφορετυιές ξως έχθρικές μεταξύ τους. Γενικά μπορεϊ νά λεχθεϊ ότι τά προσδοκώμενα κοινωνικά άποτελέσματα ἀπό τήν ἐπιβολή τῆς δημοτυίῆς γλώσσας συναρτιόνταν μέ τόν τρόπο, μέ τόν όποῖο ὁριζόταν κάθε φορά ὁ λαός. Γιά τούς σοσιαλιστές ή δημοτυκή γλώσσα είδικά καί ή λαϋκή παράδοση γενικότερα ήσαν, μουφοπρόθεσμα τουλάχιστον, στοιχεία της ταξυίης συνειδητότητας τῶν χαταπιεζόμενων στρωμάτων καί συνάμα ούσιώδεις συνιστώσες ένος νέου πολιτισμού μετά τη λαϊκή άπελευθέρωση. Γιά τον μετριοπαθή έκπαιδευτικό δημοτινισμό, ο όποῖος μπορούσε καί ήθελε νά κινηθεί στό πλαίσιο της άστυκης κοινοβουλευτυκης δημοκρατίας, ή υίοθέτηση της δημοτικής ισοδυναμούσε με την αποκοπή από έναν σχολαστυασμό άντίθετο πρός τίς έκσυγχρονιστικές τάσεις έδῶ ὁ λαός γινόταν άντιληπτός ώς τό σύνολο τῶν φιλοπρόοδων, φιλόπονων χαί φιλήσυχων γεωργών, έργατών και τεχνιτών. "Ομως ο δημοτυασμός συνδέθηκε καί με μιά τρίτη άντιληψη γιά τόν λαό, ή όποια προσέγγιζε τόν εύρωπαϊκό συντηρητικό ρομαντισμό καί ξβλεπε τη λαϊκή κοινότητα ώς σύνολο πατριαρχικά διαρθρωμένο, σύνολο συμπαγές καί δμόψυχο χάρη στήν έμμονή του στίς παραδόσεις του, σύνολο, τέλος, συσπειρωμένο πίσω άπό τόν ύψιστο πατριάρχη, δηλαδή τόν βασιλέα, πάνω άπό τά κεφάλια τῶν πολιτυιάντηδων και τῶν οὐσιαστικά απάτριδων πλουτοκρατών, πέρα κι έξω από τούς πιθηνισμούς τών φραγχομαθημένων.

'Η ένταση καί ή έκταση τοῦ έλληνοκεντρισμοῦ ὡς τῆς νεοελληνικῆς ἰδεολογίας κατ' έξοχήν γίνεται ὁρατή ἀφριβῶς στόν μόνο πνευματικό τομέα, ὅπου ὁ νεότερος Ἑλληνισμός ἔδωσε πράγματι ἔργα περίοπτα: έννοοῦμε τόν τομέα τῆς ποίησης. Οἱ πλεῖστοι μεγάλοι Νεοέλληνες ποιητές συνέδεσαν τό περιεχόμενο τῆς ποίησής τους μέ ὁράματα καί πεποιθήσεις, ὅπου ἡ ἰδέα τῆς Ἑλλάδας ἐμφανιζόταν ὡς συμπώκνωση ὕψιστων ἡθικῶν καί αἰσθητικῶν ἀξιῶν, ἀνεξάρτητα ἀπό τά μορφολογικά μέσα, μέ τά ὁποῖα ἐκαρράσθηκε κάθε φορά τό περιεχόμενο αὐτό ἀκόμα καί ἡ ποίηση τοῦ μοντερνισμοῦ, στόν βαθμό πού ἀντλεῖ ἀπό τό ἀνορθολογικό στοιχεῖο καί ἀπό τόν μύθο (βλ. κεφ. ΙΙΙ, 1), ἐπέλεξε σέ κορυφαῖες περιπτώσεις ὡς μύθο της τήν Ἑλλάδα, Δέν ἤταν βέβαια παράδοξο τό ὅτι τά ἐλληνοκεντρικά ὁράματα, καθώς ξεχύνονταν σέ χειμάρρους λυρισμοῦ, ἐπικάλυψαν ὁλότελα τίς πολύ πεζότερες ἀστικές ἰδέες καί ἀξίες. "Αν ὅμως τέτοιες ἰδέες καί ἀξίες εἶχαν οὐσιαστική

υπόσταση μέσα στή νεοελληνική πραγματικότητα, δεν άποτελούσαν καθοριστικό στοιχείο της νοοτροπίας και της συμπεριφοράς, τότε θά έπρεπε τουλάχιστον να έκφρασθοῦν στήν πεζογραφία, ίδιαίτερα στό μυθιστόρημα ώς τό κατ' έξοχήν άστυιό λογοτεχνικό είδος. Κάτι τέτοιο δέν συμβαίνει, πάντως δέν συμβαίνει σέ έκταση τέτοια, ώστε νά μᾶς ἐπιτρέπεται νά μιλᾶμε γιά ἀστικό μυθιστόρημα στήν Έλλάδα έκτος ἄν μ' αὐτό έννοοῦμε ἀπλῶς τήν ὑπέρβαση τῆς παλαιᾶς ήθογραφίας και τη μεταφορά τοῦ σκηνικοῦ ἀπό την ύπαιθρο στην πόλη. Τό νεοελληνικό μυθιστόρημα περιγράφει κατά κανόνα τή μοίρα ἀτόμων άπό τά μεσαΐα στρώματα πού συνθλίβονται μέσα σέ συνθήκες στενές χαί μίζερες χάτω ἀπό τήν πίεση άνεχπλήρωτων όνείρων χαί μάταιων προσδοκιών ἀκόμη καί δσοι φθάνουν ψηλά, πραγματώνοντας πρός στιγμήν ύπεραναπληρωτικές φαντασιώσεις Ισχύος, περνᾶνε σάν μετέωρα, χωρίς να άφήσουν πίσω τους ένα συγκροτημένο έργο ώς κρυστάλλωση ένός συγγφοτημένου προσώπου, παρά μονάχα σκόρπιες μνήμες, σκόρπιες άγάπες καί σκόρπια μίση. Σ' αὐτόν τόν πίνακα μονάχα περιθωριασιά έμφανίζεται ὁ ἀστός μέ τήν πειθαρχημένη ζωή καί τούς μαρφοπρόθεσμους στόχους, μέ τήν τυπυτή κύμανση άνάμεσα σέ αἴσθημα καί καθήκον, πατριωτισμό καί κοσμοπολιτισμό, πνευματική καλλιέργεια καί ύλικό πλούτο. Είδικότερα οἱ είδοποιές ἀστικές άξίες τοῦ έργασιακοῦ ήθους έλάχιστη άπηχηση βρήκαν στη θεωρητική καί λοιπή νεοελληνική γραμματεία, καθώς μάλιστα έρχονταν σέ εύθεία άντίθεση πρός τόν έλληνοκεντρισμό καί πρός βασικά στοιχεία τῆς έλληνυτής παράδοσης, ήτοι τήν όρθοδοξία (περιφρόνηση τῶν έγκόσμιων άγαθών καί τάσεις πρός τόν κοινοκτημονισμό) καί τήν άρχαιότητα (άπέχθεια πρός τίς βάναυσες έργασίες καί ύπεροχή τοῦ θεωρητικοῦ βίου). Γιά νά βροῦμε ἀκριβῆ, ἄν καί κάπως ξέθωρα, έλληνικά άντιστοιχα της άστυκης χοσμοθεωρίας και βιοθεωρίας πρέπει νά άνατρέξουμε στά προεπαναστατικά κείμενα τοῦ νεοελληνικοῦ Διαφωτισμοῦ. Ἡ έννοιολογική τους άνασυγκρότηση μᾶς δίνει τό γενικό σχήμα της άστυκης θεώρησης του κόσμου καί του άνθρώπου — άπό την προσπάθεια ένός συγκερασμοῦ (πεφωτισμένης) θρησκείας καί έπιστήμης ἴσαμε τήν ἐπιδίωξη τοῦ συμβιβασμοῦ ἀνάμεσα στίς ἐπιταγές τοῦ Λόγου καί τή φωνή τῶν παθῶν (βλ. κεφ. ΙΙ). Στή φιλολογία τοῦ νεοελληνικοῦ Διαφωτισμοῦ έμφανίζονται έπίσης έργα άναφερόμενα στήν ήθυκή τῆς ἐργασίας καί γενικότερα στή συμπεριφορά πού ἐπιβάλλουν οἱ συνθῆκες τῆς ἐλεύθερης ἀγορᾶς στό οἰκονομικῶς ἐνεργό ἄτομο,

40 ΕΙΣΑΓΩΓΗ

άν θέλει να παραμείνει έντιμο, χωρίς δμως καί να καταστραφεί ύλικά. Αύτα τα μοτίβα, πού είχαν νόημα καί συγκεκριμένα άναφορά στόν περίγυρο τῶν ἐμπόρων τοῦ παρουαιοιοῦ Ἑλληνισμοῦ, ἀτόνησαν βέβαια στό περιβάλλον τοῦ έλεύθερου χράτους. "Ομως, ένῶ ἡ ἐπίσημη ίδεολογία όργάνωνε τούς μύθους τοῦ έλληνοχριστιανικοῦ πολιτισμοῦ γύρω άπό τον άξονα της ένοτητας Γένους καί θρησκείας, παράλληλα, στό πλαίσιο της κοινωνυσης καί κοσμυσης ζωής των «τζακιών», άναπτύσσονταν ήθη πού συχνά έμπνέονταν άπό τήν άνάγνωση αίσθηματικών μυθιστοριών (ἀνάγνωση παράλληλη, τότε, μέ τήν έντρύφηση σέ σχοινοτενεῖς ἀφηγήσεις γύρω ἀπό ληστάρχους ή ἀγωνιστές τῆς Έπανάστασης) καί πού άπό μιάν ἄποψη θά μπορούσαν νά χαρακτηρισθούν άστυκά. Αύτά τά ήθη ένισχύθηκαν καί έν μέρει έκλεπτύνθηκαν μέ τήν κατοπινή είσροή στοιχείων προερχομένων από τόν παρουαικό Έλληνισμό, έτσι ώστε βαθμηδόν διαμορφώθηκε ένας κώδικας τής κοινωνικής ζωής τῶν ἀνώτερων στρωμάτων πού κρατήθηκε σε ίσχύ ἴσαμε τόν δεύτερο παγκόσμιο πόλεμο καί, σε δρισμένες περιπτώσεις, άκόμη άργότερα. 'Ο άστικός πολιτισμός έκδηλώθηκε έδῶ στίς στοιχειωδέστερες και έξωτερυιότερες μόνο μορφές του, δηλαδή σέ δρισμένους έθιμοτυπικούς κανόνες, σε όρισμένους αγραφούς νόμους της συναναστροφής μεταξύ «κυρίων» καί ακυριών» καί στην άπόκτηση μιας «εύρωπαϋιής» μορφωσης: έν πάση περιπτώσει οἱ έγχώριες άστυιές πολιτισμικές άνάγκες δέν έγιναν ποτέ τόσο έπιτακτικές, ώστε νά δημιουργηθεϊ μιά δπερα ή μιά πινακοθήκη κάποιων άπαιτήσεων. Έπί πλέον, πολλά ἀπό τά μέλη τοῦ κοινωνικοῦ στρώματος, τό όποιο ήταν χύριος φορέας αὐτῶν τῶν ἔξεων, συνέχιζαν να έμφοροῦνται ἀπό πατριαρχικές νοοτροπίες μεταφραζόμενες κοσμοθεωρητικά σε άντιλήψεις προαστυκής ούσιαστυιά ύφής. Έτσι τό στρώμα αύτό μπορούσε νά έμφανίζεται ώς «άστικό» μᾶλλον ἀπό τή σκοπιά τῶν ἀντιπάλων του, οί όποιοι μέ τον δρο «άστικός» έννοούσαν γενικά και άδιαφόριστα, άλλά έσφαλμένα άπό Ιστορυκή και κοινωνιολογυκή άποψη, δ,τι άντιτασσόταν σ' έναν σοσιαλιστικό μετασχηματισμό τῆς έλληνικῆς κοινωviac.

Οἱ ραγδαῖες κοινωνικές ἀνακατατάξεις πού συνόδευσαν τά χρόνια τῆς κατοχῆς, τοῦ ἐμφυλίου πολέμου καί τοῦ ἐξαμβλωματικοῦ ἐκσυγ-χρονισμοῦ τῶν ἐπόμενων δεκαετιῶν σήμαναν τή μετάβαση τῆς ἐλληνικῆς κοινωνίας ἀπό τό καθεστώς τοῦ πατριαρχισμοῦ καί τοῦ νόθου ἡ ἐπίπλαστου ἀστισμοῦ στό καθεστώς μιᾶς ἐξ ἴσου νόθας μαζικῆς

δημοκρατίας, δηλαδή μιᾶς δημοκρατίας μέ πολύ μεγαλύτερη κοινωνική κινητικότητα άπό πρίν, άλλά ταυτόχρονα άνύκανης νά άπαλλαγεϊ άπό τίς πελατειακές νοοτροπίες καί σχέσεις πού τῆς κληροδότησε ή προηγούμενη κατάσταση: άπεναντίας μάλιστα, ή άναμφισβήτητη διεύρυνση της δημοκρατίας και τοῦ πλουραλισμοῦ, ίδιως στή μεταδυκτατορυκή περίοδο, όδήγησε τελυκά στήν έπίταση τῶν διαρθρωτικῶν άδυναμιών του συστήματος, έφ' δσον οἱ άμέσως ένδιαφερόμενοι κοιλάδοι» τη χρησιμοποίησαν γιά νά έμπεδώσουν καί νά έπαυξήσουν δσα τούς είχε ήδη άποφέρει ή πελατειωνή συναλλαγή κομμάτων καί ψήφοφόρων. Προτοῦ ἐπιμείνουμε στό σημεῖο αὐτό, πρέπει νά ποῦμε ὅτι οί κατοχυνές καί μεταπολεμικές άνακατατάξεις έπηρέασαν, τό ένα μετά τό άλλο, όλα τά κοινωνικά στρώματα. Πρώτα-πρώτα άλλαξαν σημαντικά τή σύνθεση τοῦ στρώματος πού προπολεμικά όνομαζόταν αάστικό», έτσι ώστε αύτό σήμερα νά άποτελεϊται, σέ βαθμό καθοριστικό γιά το ποιόν καί του χαρακτήρα του, άπο νεοπλουτους, καί μάλιστα νεόπλουτους χάρη σέ ἐργολαβικές καί μεταπρατικές δραστηριότητες, τίς όποϊες έξέθρεψαν, μετά τή μαύρη άγορά, ή αάνοικοδόμηση» καί τά «μεγάλα δημόσια ἔργα» καθώς καί ή διοχέτευση δλο καί μεγαλύτερου δγκου είσαγωγῶν στήν έσωτερυκή άγορά. 'Αλλά καί οί υπόλοιποι «ἐπιχειρηματίες», μέ ἐξαιρέσεις ὅχι πιά πολυάριθμες, παρά τις διαφορές και την ποικίλη προϊστορία τῶν ἐπί μέρους ἀσχολιῶν τους, έλαχιστα διαφέρουν άπό τούς νεόπλουτους ώς πρός τό πολιτισμυκό τους ἐπίπεδο καί τόν πνευματικό τους όρίζοντα, στό ἐπίκεντρο τοῦ ὁποίου συχνότατα βρίσκονται τά δσα συμβαίνουν στά γήπεδα ή στά νυκτερινά κέντρα διασκεδάσεως. Έτσι, σέ γενικές γραμμές έξέλειψε άσιόμα και ό προγενέστερος νόθος άστισμός. Από την άλλη πλευρά, δ τουρισμός καί τό εὐρύτατο μεταναστευτικό κύμα τῆς δεκαετίας τοῦ 1950 καί τοῦ 1960 ἀποτέλεσαν τήν τρίτη μεγάλη νεοελληνική ένταξη στό διεθνές κίνελωμα τής καπιταλιστικής οἰκονομίας καί κατέλυσαν όριστυκά τήν πατριαρχυκή κοινωνυκή διάρθρωση, καθώς δημιούργησαν κατά τρόπο άμεσο ή έμμεσο (δηλαδή συντείνοντας στή διεύρυνση τοῦ τομέα τῶν ὑπηρεσιῶν) ἔνα όλο καί πολυπληθέστερο μεσαΐο στρώμα χαροκτηριζόμενο άπό τόν μιμητικό καταναλωτισμό και από την έπαρση της νεοαπόκτητης εύημερίας και της έπίσης νεοαπόκτητης ήμιμάθειας. Μπορεί να λεχθεί δτι πάνω στή βάση των άξιών τοῦ κατά τό δυνατόν γρήγορου πλουτισμοῦ καί τοῦ ἐσπευσμένου καταναλωτισμοῦ ή έλληνική κοινωνία είναι σήμερα πολιτισμικά

42 ΕΙΣΑΓΩΓΗ

ίσως όχι καλύτερη, πάντως όμοιογενέστερη άπ' ό,τι προπολεμυιά. 'Από αίσθητική καί αίσθηματική ἄποψη τήν πολιτισμική όμογενοποίηση τήν πραγματοποίησε, έκτος ἀπό τή ραγδαία έξάπλωση τοῦ Kitsch, πρώτα ή «ἀνακάλυψη» και κατόπιν ή εύρύτερη ἀποδοχή και ο μουσικός έξευγενισμός τοῦ «λαϊκοῦ» τραγουδιοῦ. Τό τραγούδι αὐτό γνώρισε τεράστια έπιτυχία, καί μάλιστα στίς δεκαετίες τίς κρίσιμες γιά τήν χοινωνική χαμπή πού έξετάζουμε έδῶ, ἀφιβῶς ἐπειδή χινήθηκε σε κλίμακα τόσο εύρεία, ώστε μπορούσε νά άπευθυνθεί ταυτόχρονα σέ δλα τά στρώματα μιᾶς κοινωνίας πού μόλις ἄφηνε πίσω της τούς πατριαρχικούς διαχωρισμούς καί έμπαινε στή χοάνη μιᾶς κινητικότητας πρωτόφαντης ίσαμε τότε — ήτοι μιᾶς κοινωνίας πού άναζητούσε μεγάλους έξισωτικούς κοινούς παρονομαστές. Μ' αὐτήν τήν έννοια το «λαϊκό» τραγούδι στήν Έλλάδα, άρχιζοντας άπό τήν έξιστόρηση τῶν καημῶν τοῦ χασυελῆ καί τελειώνοντας στή μελοποίηση ύψηλης ποίησης, συνέβαλε πολύ στήν κατάλυση της παλαιάς βασικής διάκρισης ἀνάμεσα σε αάστικό» ή αλόγιο» και αλαϊκό» πολιτισμό και ξκανε κάτι πού, δπως θά δοῦμε παρακάτω (κεφ. ΙV, 5), τό θεωροῦν εύκταιο οί θεωρητικοί της μεταμοντέρνας κουλτούρας. Πρέπει ώστόσο νά προσθέσουμε ότι μέσα στή διαδυασία αὐτήν ή ἔννοια «λαϊκός» ούσιαστυιά άποσυνδέθηκε άπό την έννοια «άγροτικός», γιά νά συνδεθεί χυρίως μέ τη θεώρηση καί τά γοῦστα τῶν κατώτερων στρωμάτων τῶν πόλεων, τά ὁποῖα κατάφεραν νά μετατραποῦν σέ στρώματα σύγχρονων καταναλωτῶν μέ τόν ίδιο τρόπο πού καί τό ζεϊμπέκικο ἔγινε ασυρτάνων ή ό τεκές αμπάρ».

Οι κοινωνικές άνακατατάξεις τῶν τελευταίων δεκαετιῶν γενικά ένίσχυσαν τόν χαρακτήρα τῆς χώρας ὡς χώρας μικροϊδιοκτητῶν καί μικροαστῶν. "Ομως ἡ ἐνίσχυση αὐτή συντελέσθηκε στή βάση ὁλότελα νέων καταναλωτικῶν συνηθειῶν, οἱ ὁποῖες δέν καλύπτονταν ἀπό τό ὑφιστάμενο παραγωγικό δυναμικό. "Ακριβῶς ἐπειδή ἡ εὐημερία ἦταν, μέ τήν οὐσιαστική αὐτήν ἔννοια, ἐπισφαλής, τό πελατειακό σύστημα ἐπιτάθηκε ἀντί νά συρρικνωθεῖ ἐξ αἰτίας τῆς ὑποχώρησης τοῦ πατριαρχισμοῦ σέ κοινωνικό ἐπίπεδο. "Ητοι: ὁ ψηφοφόρος ἔδινε τώρα τήν ψῆρο του προσδοκώντας πρωταρχικά ἀπό μιά κομματική παράταξη ὅτι θά τοῦ διασφάλιζε τό καταναλωτικό του ἐπίπεδο ἡ καί θά τοῦ τό ἀνέβαζε βραχυπρόθεσμα, ἀδιάφορο μέ ποιά οἰκονομικά μέσα. Τό νέο αὐτό κριτήριο καί ἡ συναφής μετατροπή πολύ μεγάλου μέρους τῶν πρώην «ἀναξιοπαθούντων» σέ ἀπαιτητικούς καί συχνά ὑπερφία-

λους καταναλωτές είχε όμως ως συνέπεια τή μερυςή τουλάχιστον άλλαγή τῶν ὅρων, ὑπό τούς ὁποίους λειτουργοῦσε τό πελατειακό σύστημα. Καθώς ή άμεση πατριαρχική έξάρτηση τῆς παλαιᾶς μορφῆς ύποχώρησε μπροστά στήν ἄνοδο τοῦ βιοτικοῦ ἐπιπέδου καί ἐπίσης μπροστά στήν έξ ίσου σημαντική ἄνοδο τῆς κοινωνικῆς κινητικότητας, τώρα μεγάλωνε σιγά-σιγά ή έξάρτηση τῶν κομμάτων ἀπό τούς ψηφοφόρους τους, δηλαδή ή πελατειονή σχέση έν μέρει άντιστράφηκε. Τά κόμματα —ώς όργανισμοί μέ τά δυά τους αύτοτελή συμφέροντα καί με πρωταρχικό τους μέλημα τήν κατάληψη του κράτους καί τό μοίρασμα τῶν ἀνώτερων χρατικῶν θέσεων στά μᾶλλον ἀνυπόμονα στελέχη τους -- ύποχρεώθηκαν νά συναγωνίζονται τό ένα τό άλλο στήν υλοθέτηση καί στήν προάσπιση τῶν ὁποιωνδήποτε αίτημάτων ἀπ' δπουδήποτε μι ἄν προέρχονταν. Στίς συνθήκες της διαμορφούμενης έγχώριας (έξαμβλωματικής) μαζικής δημοκρατίας δέν άρχοῦσε πιά δ διορισμός τῶν «ήμετέρων», τῶν ὁποίων ἡ ἀνέχεια τούς ἔκανε νά αίσθάνονται εύγνωμοσύνη γιά την εύνοια: έκτος άπό τον διορισμό, έκτος άπό τη δανειοδότηση, έκτός άπό τη μεσολάβηση, τό πελατειακό παιγνίδι έπρεπε τώρα να παιχθεῖ σε επίπεδο όχι μόνο κιλάδων», άλλά καί «μαζών», στό ἐπίπεδο ψευδοϊδεολογικῆς δημαγωγίας μέ τήν άρωγή τῶν νεοφανῶν μέσων μαζυτῆς ἐνημέρωσης: ὁ λαϋασμός, ὁ ὁποῖος ένδημεῖ σε χάθε σύγχρονη μαζυτή δημοκρατία (βλ. χεφ. IV, 2), συγχωνεύθηκε με τά πατροπαράδοτα κοινωνικά και ψυχολογικά γνωρίσματα τοῦ ἐπιχώριου πελατειουοῦ συστήματος, καί ἔτσι προέκυψε μιά χατάσταση, στήν όποια ή δημαγωγία ήταν άναπόδραστη γιατί τήν έπιθυμούσαν άφιβώς έκεινοι πρός τούς όποίους άπευθυνόταν, πιστεύοντας δτι, ἄν τήν πάρουν στήν ονομαστική της άξία, θά μπορέσουν νά τή χρησιμοποιήσουν ώς γραμμάτιο πρός έξόφληση. Καθώς οί πελατειακές ανάγκες έπρεπε τώρα να ικανοποιηθούν σέ καταναλωτικό έπίπεδο άνώτερο άπ' τίς παραγωγυιές δυνατότητες της χώρας, ή συγκεκριμένη λειτουργία τοῦ έλληνικοῦ πολιτικοῦ συστήματος, ή όποία, ὅπως εἴδαμε, ἢταν έξ ἀρχῆς ἀντιουκονομυκή, κατάντησε νά ἀποτελέσει το βασυκό έμποδιο στην έθνυση ούκονομυση καί κοινωνυση άνάπτυξη — κάτι παραπάνω μάλιστα: έγινε ὁ άγωγός τῆς έκποίησης της χώρας με μόνο άντάλλαγμα τη δυκή της διαιώνιση, δηλαδή τή δυνατότητά της νά προβαίνει σέ ύλικές παροχές παίρνοντας παροχές ψήφου. 'Ακόμα καί ή άπλούστερη σκέψη καί γνώση φανερώνει δτι έθνυς άνάπτυξη μπορεί να γίνει μόνο μέ τήν αύξηση τῶν παραγω44 ΕΙΣΑΓΩΓΗ

γικών έπενδύσεων, δηλαδή μέ τόν άντίστοιχο περιορισμό τῆς κατανάλωσης, πρό παντός δταν τά καταναλωτυιά άγαθά ή χώρα δέν τά παράγει άλλά τά είσάγει, καί γιά νά τά είσαγάγει δανείζεται, δηλαδή έκχωρεϊ τίς άποφάσεις γιά τό μέλλον της στούς δανειοδότες της. 'Ο δρόμος της ανάπτυξης είναι ό δρόμος της συσσώρευσης, της έντατυτης έργασίας και της προσωρινής τουλάχιστον (μερυίης) στέρησης, ένῶ ὁ δρόμος της (βραχυπρόθεσμης μόνον) εύημερίας είναι ο δρόμος τοῦ παρασιτισμού και της έκποίησης της χώρας. Αύτη ή ἄτεγκτη οἰκονομική άλήθεια ίσχύει άνεξάρτητα άπό τό κοινωνικό καί ήθικό πρόβλημα τῆς διανομής των βαρών καιί της ιεράρχησης των στερήσεων. "Οσο άτεγκτη διμως κα δεν είνοα, οἱ πολιτικές και ψυχολογικές ἀνάγκες πού τήν ἀπωθοῦν είναι ἀκόμα Ισχυρότερες. Πλατειές μάζες, πού γιά πρώτη φορά στήν ίστορία τοῦ τόπου τους «λάδωσαν τό ἄντερό τους» και ἐπί πλέον ἀπέκτησαν και τη μεθυστυκή συναίσθηση τοῦ χυρίαρχου και έκλεπτυσμένου καταναλωτή, θα άρνοῦνται πάντα να τή συνειδητοποιήσουν, ὅπως έπίσης θά άρνοῦνται νά την ξεστομίσουν καί νά την κάμουν γνώμονα τῶν πράξεών τους κόμματα, τῶν ὁποίων πρώτη ἔγνοια ἦταν, εἶναι καί θά είναι ή νομή τῆς έξουσίας πρός ὄφελος τῶν φιλόδοξων καί αὐτάρεσκων στελεχών τους: ίδιαίτερα ίλαροτραγυκή άπό την ἄποψη αὐτήν παρουσιάζεται ή θέση τῆς «άριστερᾶς», ή ὁποία, ὅντας οἰονεί καταδυασμένη να ύπερασπίζει τα «λαϊκά» αίτηματα, ύποχρεώνεται να γίνει σημαιοφόρος κάθε καταναλωτυίης άπαίτησης, άρκει δποιος την προβάλλει να αυτοτιτλοφορείται «λαός» — υποχρεώνεται δηλαδή έξ άντικειμένου να προωθεί τήν έκποίηση της χώρας, άρκει ὁ «λαός» να ζητᾶ τήν έκποίηση αὐτήν. Υπάρχει ώστόσο κι ένας ἀκόμη λόγος, γιά τόν όποιο μιά τόσο άπλη άληθεια θάβεται πεισματικά κάτω άπό μύριες δσες έκλογικευτικές έπινοήσεις. "Ενας λαός, ο όποῖος κάτω άπό τήν πολύχρονη καί βαθειά έπιρροή τῶν έλληνοκεντρικῶν ἀερολογιῶν έχει μάθει να θεωρεί τον έαυτο του ώς γένος περιούσιο και ώς άλας τῆς γῆς, ἀρνεϊται νά βάλει μέ τόν νοῦ του ὅτι μπορεῖ νά κάνει ὁ ίδιος κάτι τόσο έξευτελιστικό δπως τό νά ξεπουλάει τόν τόπο του γιά νά καταναλώσει περισσότερο. "Ετσι δημιουργήθηνας μιά ψυχολογυκή στάση πού έλάχιστα διαφέρει άπό τη συλλογυκή σχιζοφρένεια. Στή συντριπτυκή τους πλειοψηρία οἱ σημερινοί Ελληνες μέ τήν καθημερινή τους πράξη κάνουν ό,τι μπορούν γιά νά προσαρμοσθούν κατά το δυνατόν γρηγορότερα καί καλύτερα στίς συνθήκες τής παρασιτικής κατανάλωσης (και αὐτή περιλαμβάνει ὁποιχδήποτε δραστηριότητα ἔχει ώς τελική της συνέπεια τη διεύρινση τοῦ χάσματος ἀνάμεσα σέ δσα παράγονται καί σέ ὅσα καταναλώνονται), ἐνῶ ταυτόχρονα παραμένουν ἰσεολογικά προσκολλημένοι σ' ἔναν μυγιάγγιχτο ἐθνινασμό, ὁ ὁποῖος κάνει ἀκόμα καὶ ὅσους δουλεύουν ἄμεσα γιά λογαριασμό τῶν ξένων ἡ ἀποζοῦν ἔμμεσα ἀπ' αὐτούς νά καταφέρονται φραστικά ἐναντίον τους. 'Ωστόσο είναι κάτι παραπάνω ἀπό ἀμφίβολο, ἄν οἱ ίδιοι θά ἤσαν πρόθυμοι νά ἐπωμισθοῦν τίς πρωτικές συνέπειες αὐτοῦ τοῦ ἐθνινασμοῦ σ' ὅ,τι ἀφορᾶ τήν ἀπόδοση τῆς ἐργασίας καὶ τό ὕψος τῆς κατανάλωσης. 'Η ἴδια σχιζορρένεια διέπει καὶ τή συμπεριφορά τῶν κομμάτων, τά ὁποῖα πλειοδοτοῦν σέ ἐθνινιστική ρητορεία την ίδια στιγμή ποῦ ἐκποιοῦν τόν κρατικό μηχανισμό καὶ τό κράτος γενικότερα γιὰ νά ἐκανοποιήσουν τίς καταναλωτικές ἀπαιτήσεις τῶν ψηφοφόρων τους.

Τά παραπάνω δέν ἀποτελοῦν οὕτε σάτιρα οὕτε καταγγελία, άλλά τήν περιγραφή τῆς Ιστορυεῆς, κοινωνυεῆς και ψυχολογυεῆς καιτουλείδας τῶν διαδυαστῶν πού ἔθεσε σέ κίνηση ή λειτουργία τοῦ κοινοβουλευτικού παιγνιδιού και τής πελατειωτής πολιτικής μέσα στίς συγκεχριμένες συνθήκες τοῦ νεοελληνικοῦ χράτους καί έθνους. Η σημερινή πασιφανής χρίση δέν έντοπίζεται μόνο στό γεγονός ότι ή χομματυςή Εστοίηση τοῦ χρατικοῦ μηχανισμοῦ, μολονότι πέρασε στό στάδιο τῆς διαρκούς ένστοίησης της χώρας, ξεπέρασε πιά τά δρια της οίκονομυτης άντοχής, ότι δηλαδή ή πελατειωκή πολιτυκή προχώρησε ώς τήν αύτοκαταστροφή της καί είναι ύποχρεωμένη νά βάλει ή ίδια δρια στόν έαυτό της προκειμένου να έχει τή δυνατότητα να συνεχισθεί μελλοντικά. Έπι πλέον ή κρίση άγκαλιάζει τά θεμελιώδη ίδεολογήματα, πάνω στά όποια στήριξε τό έθνος την αύτοσυνειδησία του, καί πρό παντός τό ίδεολόγημα τοῦ έλληνοκεντρισμοῦ. Ἡ έλληνοχριστιανυκή έκδοχή τοῦ έλληνοκεντρισμοῦ βρῆνας την τελευταία συστηματική της πολιτυκή χρήση ώς τό ίδεολογικό δπλο τοῦ ἀντικομμουνιστικοῦ στρατοπέδου στήν έποχή τοῦ έμφυλίου πολέμου, άλλά και κατόπιν, ὅταν δηλαδή ή χώρα ζούσε κάτω άπό τίς συνέπειες τού έμφυλίου πολέμου, μιά άπό τις όποῖες σε έσχατη άνάλυση ήταν και ή δυιτατορία. Η τέτοια πολιτυκή της χρήση συνεπέφερε τή σοβαρή της άποδυνάμωση, δταν άφ' ένος άνδρώθηκε μιά γενιά ούσιαστικά ξένη πρός την έμφυλιοπολεμική νοοτροπία (ἔστω κι ἄν προσχωροῦσε στή μιά ἀπό τίς δύο ξμφυλιοπολεμικές παρατάξεις) και όταν ἀφ' ετέρου ή εἴσοδος και ή διάδοση τοῦ καταναλωτισμοῦ καί τῶν συναφῶν χειραφετητικῶν καί ήδονιστυιών ίδεολογημάτων (βλ. κεφ. ΙV, 2-4) άφαίρεσε τό κοινωνικό ΕΙΣΑΓΩΓΗ

46

προβάδισμα άπό τίς παραδεδομένες πατριαρχικές άντιλήψεις και στάσεις. Τό κενό στό μέτωπο τοῦ έλληνοκεντρισμοῦ καλύφθηκε έν μέρει άπό άλλες εκδοχές του, οἱ ὁποῖες προσπάθησαν νά συνδυάσουν μοτίβα τόσο της άρχαίας όσο καί της έλληνορθόδοξης παράδοσης μέ τά άντιαλλοτριωτικά κηρύγματα της πολιτισμικής έπανάστασης της δεκαετίας τοῦ 1960 καί τοῦ 1970. Τοῦτες οἱ ἐκδοχές ἄσκησαν κάποια έπίδραση, ίδιαίτερα σέ νέους, γιατί ό γρήγορος καταναλωτικός άφελληνισμός, άλλά καί έξωτερικές άπειλές, έθεσαν πιεστικά τό πρόβλημα της έθνυκης ταυτότητας. Παρ' όλα αύτά τό χύριο ρεύμα της έξέλιξης τράβηξε πρός τήν κατεύθυνση μιᾶς ἄμβλυνσης ή χαλάρωσης δλων τῶν ίδεολογικών περιγραμμάτων. Βέβαια, δ έλληνοκεντρισμός έπέζησε, καί θά έπιζήσει γιά πολύ ἀκόμα, έφ' δσον ψυχολογικά άποτελεῖ θεμελιώδη άμυντικό και ύπεραναπληρωτικό μηχανισμό ένός έθνους, τό δποῖο έλάχιστα δυά του πράγματα παράγει στόν τομέα τῆς πνευματυτής και τής ύλυτής παραγωγής, έτσι ώστε να άντισταθμίζει χωρίς τραύματα όσα είσβάλλουν καθημερινά άπ' έξω, κατακτώντας τόν δικό του χώρο. "Ομως θά έπιζήσει χωρίς κοσμοθεωρητικά συγκρατημένες καί γενικότερα αποδεκτές μορφές — είτε ώς στάση έθνικής «λεβεντιᾶς» καί «περηφάνειας» εἴτε ώς φολκλοριστικό καρύκευμα τῆς τουριστυκής έκποίησης του τόπου.

Η υίοθέτηση και ή διάδοση κεντρικών ίδεων και άξιων τής πολιτισμικής έπανάστασης συνόδευσαν καί στήν Έλλάδα πρίν άκόμη άπό τό 1974, πρό παντός όμως μεταδυετατορυιά, τή διαμόρφωση τῆς έγχώριας (έξαμβλωματυτής) μαζυτής δημοκρατίας, έπηρεάζοντας σέ σημαντικό βαθμό τα καθημερινά ήθη (πρβλ. κεφ. ΙV, 4). Ταυτόχρονα μέ τήν τροπή πρός τήν έγχώρια παραλλαγή τῆς μαζυτῆς δημοκρατίας συντελέσθηκε λοιπόν καί ή στροφή πρός μιάν άντίστοιχη μορφή μεταμοντερνισμοῦ, μέ την ἔννοια ὅτι ἡ χαλάρωση ἡ ἡ διάλυση τῶν έντόπιων ίδεολογημάτων, μαζί μέ τη διεθνή ρευστοποίηση τῶν σαφῶν ψυχροπολεμικών ίδεολογικών όρίων, προκάλεσε όχι μόνο μιάν άδιαφορία γιά την έλληνυκή ίδεολογία γενικότερα, άλλά καί μιά χαστυκή άνόμιιξη τῶν πνευματικῶν προϊόντων πού ἔρχονταν σέ ὅλο καί μεγαλύτερες μάζες ἀπ' ἔξω — σέ ἀνφιβή ἀντιστοιχία, ἄλλωστε, πρός τή ραγδαία αύξηση της είσαγωγης ύλοκών καταναλωτοκών άγαθών. 'Ο συνδυασμός τῶν πάντων μέ τά πάντα, ὁ ὁποῖος, ὅπως θά δοῦμε σ' αὐτό τό βιβλίο, ἀποτελεῖ οὐσιὢδες γνώρισμα τοῦ μαζικοδημοκρατικοῦ τρόπου σκέψης, καθώς καί οἱ ήδονιστικές ἀξίες τοῦ αὐθορμητισμοῦ καί

της αύτοπραγμάτωσης, όπως τίς διορήρυξε ή πολιτισμική έπανάσταση, στήν Έλλάδα συμφύρθηναν μέ τίς παμπάλαιες καί πασίγνωστες έπιχώριες έξεις τής πνευματικής νωθρότητας, τοῦ έξυπναραδισμοῦ καί τῆς ἡμιμάθειας ἡ σύμφυρση αὐτή, ἐπομένως, ἡταν ἡ φυσική καί βολυτή εξσοδος του μεταμοντερνισμού σ' έναν τόπο δπου τό άστικό έργασιακό ήθος είναι ούσιαστικά άγνωστο όχι μόνο στόν τομέα τής ύλυτης παραγωγής, άλλά και στόν τομέα τοῦ πνεύματος, ὅπου δέν διαμιορφώθηκαν έπιστημονικές παραδόσεις μέ συνοχή καί μέ μακρόβιους φορεϊς καί όπου οἱ μίμοι καί οἱ γελωτοποιοί ἐκπροσωποῦνται μέ ποσοστά ίδιαιτέρως ύψηλά στούς κύκλους τῶν διανοουμένων, στά πανεπιστήμια καί στά μέσα μαζυέζς ένημέρωσης. "Όπως καί νά 'χει, ή τέτοια είσοδος τοῦ μετομοντερνισμοῦ στίς έλληνικές συνθήκες ἀποτελεί την όλοκλήρωση, καί έν μέρει την κορύφωση, της κρίσης όλων των θεμελιωδών δεδομένων της έλληνυτης έθνυτης ζωής. Η έκποίηση τοῦ έθνους με την ύλικη έννοια θά συνοδευθεί και άπό την πλήρη πνευματική του στειρότητα, ἄν ἡ μεταμοντέρνα σύμφυρση τῶν πάντων μέ τά πάντα πραγματωθεϊ άποκλειστικά ώς σύμφυρση μεταξύ κακοχωνεμένων δάνειων στοιχείων καί άν ή φθορά τῶν ἐλληνικῶν, ή έν πάση περιπτώσει έξελληνισμένων, ίδεολογημάτων καταλήξει σύν τοϊς άλλοις σε συρρύονωση ή εργαλειοποίηση της γλώσσας τέτοια, ώστε να μήν μπορεί πια να παραχθεί στόν νεοελληνικό χώρο το μόνο προϊόν πού -- ἀυφιβῶς χάρη στή μοναδυκή δυναμυκή μιᾶς πολυστρώματης καί παμπάλαιας γλώσσας— έχει παραχθεί ώς τώρα σε ύψηλή ποιότητα: ποίηση. 'Απέναντι σέ όλα αὐτά τά φαινόμενα μπορεϊ κανείς νά δοχιμάζει όδύνη, νιώθοντας μετέωρος χαί δίχως έθνικές ρίζες, ή μπορεί και νά τά θεωρεί άσημαντα, πιστεύοντας ότι πατρίδα τοῦ άνθρώπου, πρό παντός σήμερα, είναι ὁ κόσμος κι ότι τήν τροφή πού δέν μπορεϊ νά τοῦ δώσει ὁ ἔνας τόπος τοῦ τήν παρέχει ἕνας ἄλλος. Όποιαδήποτε προσωπική στάση κι ἄν ἐπιλέξει ὁ καθένας, γεγονός είναι ότι ή νεοελληνική ιστορία, έτσι όπως τή γνωρίσαμε στά τελευταϊα διοοιόσια χρόνια, κλείνει τόν ιαίκλο της. 'Ασφαλώς, τά τραγικά καί κωμικά της έπεισόδια δέν τέλειωσαν ακόμη, δμως χάνεται ή ένότητα της προβληματυτής της καί ὁ είδοποιός της χαραντήρας. Ή Έλλάδα έντάσσεται σε πολύ χαμηλή θέση στό σύστημα τοῦ διεθνοῦς καταμερισμού της ύλυσης καί πνευματυσης έργασίας. Ο δικός της μεταμοντερνισμός συνίσταται στό ότι άποτελεῖ μιά στενή και παράμερη λωρίδα στό εύρύ φάσμα τοῦ μεταμοντερνισμοῦ ἄλλων.

### ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΠΡΩΤΟ

# ΘΕΜΕΛΙΩΔΕΙΣ ΕΝΝΟΙΕΣ ΚΑΙ ΒΑΣΙΚΑ ΣΧΗΜΑΤΑ ΣΚΕΨΉΣ

Οἱ ἔννοιες τοῦ μοντέρνου καί τοῦ μεταμοντέρνου βρίσκονται ἐδῶ καί δύο δεκαετίες στό ἐπύκεντρο μιᾶς διεθνοῦς συζήτησης, ἡ ὁποία ἄρχισε άπό προβλήματα αἰσθητικῆς καί ἱστορίας τῆς λογοτεχνίας γιά νά περάσει χατόπιν σέ ζητήματα φιλοσοφικά καί νά έγείρει θεμελιωδέστερα έρωτήματα. Οἱ φιλόσοφοι κατά κανόνα ἀντιλαμβάνονται μέ κάποια καθυστέρηση τίς άτμοσφαιρικές άλλαγές καί τούς καινούργιους προβληματισμούς, όμως από τη στιγμή πού θα παρέμβουν σέ μιαν ήδη τρέχουσα συζήτηση έπυαιλούνται τό ύψηλό τους λειτούργημα, προβάλλοντας τήν άξιωση νά έντάξουν τό συζητούμενο άντικείμενο στίς δικές τους, τάχα άνώτερες νοητικές κατηγορίες καί νά έχουν αύτοί τήν τελευταία λέξη, όπως και να χει, ή συμμετοχή τους σε συζητήσεις αρχικά μή φιλοσοφικές μαρτυρεί ότι τούτες έδω έχουν νευραλγική σημασία — ἔστω καί ἄν, ή πρό παντός ἄν, ἔνα βασικό κίνητρο τούτης τῆς συμμετοχῆς τους εἶναι ἡ πολύ ἀνθρώπινη, ἀλλά στήν ἐποχή τῶν μέσων μαζικής ένημέρωσης σχεδόν ἀναιτανύκητη έπιθυμία νά έχει κανείς ένεργή παρουσία στό μεγάλο άλισβερίσι τοῦ πνεύματος. Τώρα, ἀπό τή σκοπιά τοῦ ἐξωτερικοῦ παρατηρητή, οἱ συζητήσεις πολλές φορές φανερώνουν λιγότερο τόν χαροκτήρα τοῦ ἐπίμαχου θέματος καί περισσότερο τόν χαρακτήρα τῶν συζητητῶν, καί μάλιστα ὅχι ἀπλῶς τίς συμπάθειες και τίς άντιπάθειές τους, άλλά ἐπί πλέον τά κοσμοθεωρητικά καί κοινωνικοπολιτικά ρεύματα πού κρύβονται πίσω ἀπ' αὐτές. "Ο, τι μέσα στή συζήτηση έμφανίζεται ώς συνειδητή γνώση μιᾶς πραγματικότητας αποκαλύπτεται τότε ώς ασυνείδητη ή μισοσυνειδητή πλευρά τῆς ίδιας τούτης πραγματικότητας, ἡ σημασία τῆς ὁποίας γίνεται πρόδηλη ἄν τή μεταφράσουμε σέ μιάν άλλη γλώσσα. Βέβαια, ή μετάφραση αὐτή μπορεῖ νά πετύχει μονάχα ἄν ἡ πραγματικότητα πού ενδιαφέρει στήν κάθε περίπτωση ίδωθεῖ μέσα σέ μιάν εὐρύτερη προοπτική και έρμηνευθεϊ μέ τή βοήθεια λεπτότερων έννοιολογικών έργαλείων, έτσι ώστε στήν είκόνα της πραγματικότητας, όπως θά προχύψει από τή διαδικασία τούτη, να ένταχθεῖ καί να έξηγηθεῖ καί ό,τι θέλει να παρουσιάζεται ώς έξήγηση της πραγματικότητας.

Δέν θά πέφταμε λοιπόν ἔξω, ἄν χρησιμοποιώντας τή μαρξιστική δρολογία ἰσχυριζόμαστε δτι ή συζήτηση γιά τό μοντέρνο καί τό μεταμοντέρνο στάθηκε —ἀναπόφευκτα— ἰδεολογική. Μ' αὐτό ἐννοοῦμε πρώτα-πρώτα ότι οἱ περιγραφές τῆς κατάστασης τῶν πραγμάτων, δπως ἐπιχειρήθηκαν στό πλαίσιό της, σημαδεύθηκαν καίρια ἀπό ἀποφάνσεις άναφερόμενες άμεσα ή έμμεσα στόν τρόπο, μέ τόν όποιο οί ίδιοι οἱ ἀποφαινόμενοι συμμετέχουν ή θά ἐπιθυμοῦσαν νά συμμετέχουν στήν κατάσταση πραγμάτων πού οἱ ἴδιοι περιγράφουν: βεβαίως, αὐτή ή (ίδεατή) συμμετοχή δέν συντελεῖται μέ τή ρητή άναφορά τοῦ όνόματος τοῦ καθενός τους, άλλά μέ τήν προβολή κανονιστικών θέσεων, των όποίων τήν προάσπιση άναλαμβάνει ό ένδιαφερόμενος. Τοῦτες οί κανονιστικές θέσεις, όπου άπηχοῦνται οι άντιλήψεις και οι έπιθυμίες τοῦ ἐκάστοτε ὑποκειμένου σχετικά μέ τή δική του ἀξία καί θέση, δηλαδή σχετικά με τίς δικές του άξιώσεις ἰσχύος, διαποτίζουν, όπως είναι εύνόητο, τή σύλληψη καί τήν παρουσίαση τής κατάστασης τῶν πραγμάτων. Έτσι, ή μοντέρνα καί ή μεταμοντέρνα έποχή άντιπαρατέθηκαν ώς ίδιαίτερες έννοιες έποχῶν, κάθε μιά ἀπό τίς όποῖες συνδέθηκε μέ χαρακτηριστικές άξίες καί άπαξίες: ὅ,τι γιά τούς πρόμαχους τῆς μοντέρνας ἐποχῆς ἢταν ἡ οὐκουμενυκή ἀξίωση τοῦ Λόγου νά καθοδηγεϊ τίς πράξεις καί τίς ὑποθέσεις τῶν ἀνθρώπων, γιά τούς προασπιστές τῆς μεταμοντέρνας ἐποχῆς σήμαινε τόν ἀνοιχτό ἥ λανθάνοντα δλοκληρωτισμό καί δ,τι γιά τούς δεύτερους άποτελοῦσε εὐπρόσδεκτη διαπίστωση τής σχετικότητας τῶν ἀπόψεων καί ἔρεισμα τής άνοχής και τής άνθρωπιας, γιά τούς πρώτους σιιαζόταν άπό τήν ύποψία τοῦ μηδενισμοῦ καί τῆς ἀναρχίας. "Ετσι ἡ διαμάχη γιά τό ἄν ή μοντέρνα έποχή ἔφθασε ή δχι στό τέλος της άναγκαστικά περιστράφηκε γύρω άπό τό ζήτημα της ζωντάνιας ή της βιωσιμότητας όσων ἀξιῶν (ή ἀπαξιῶν) τῆς ἀποδίδονταν. Ἡ σύλληψη τῶν ἀξιῶν σέ συνάφεια μέ δρισμένες έποχές άποτελοῦσε έτσι τήν άντίστροφη δψη τῆς σύλληψης τῶν ἐποχῶν σέ συνάφεια μέ ὁρισμένες ἀξίες — καί ή σχηματοποίηση ή ή διθυραμβική προβολή μιᾶς ἐποχῆς στήν ἀξιολογυκή της ύφή χρησίμευε (όπως είναι σύνηθες στή νεότερη ίστορία των ίδεων ήδη άπό τότε πού οἱ «σκοτεινοί χρόνοι» τοῦ Μεσαίωνα άντιπαρατέθηκαν άπό τή μιά στήν 'Αρχαιότητα καί άπό τήν άλλη στήν 'Αναγέννηση) στό νά νομιμοποιήσει μιά διπλή ἐπιθυμία θεωρητικών μέ κανονιστική τοποθέτηση: νά πιστεύουν ότι βρίσκονται σέ συμφωνία μέ τίς χινητήριες δυνάμεις της ιστορίας και νά μετατρέπουν

τίς ύποκειμενικές τους άξιώσεις Ισχύος σε άντικειμενικές έπιταγές.

Βέβαια, οι άναφορές στήν πορεία της Ιστορίας δέν προχωρούν παραπέρα ἀπ' δσο φαίνεται ἀπαραίτητο γιά νά ὑιωνοποιηθεῖ περισσότερο ή λιγότερο ή παραπάνω ἐπιθυμία: δίμως ή ἰστορυκή, κοινωνιολογιχή χαί χοσμοθεωρητική ή ίδεολογοκριτική ἀνάλυση ποτέ δέν προχωρεϊ σέ τέτοιο βάθος ώστε να μπορεί να σχετικοποιήσει ή και να κλονίσει τίς κανονιστικές προτιμήσεις δσων τήν ἐπιχειροῦν. Οἱ ὁπαδοί τοῦ «μοντέρνου» ώς χαρακτηριστικού γνωρίσματος μιᾶς όλόκληρης ίστορυτης έποχης δέν άναζητουν μέ συνέπεια τίς ιστορικές ρίζες και προυποθέσεις τῆς πίστης στόν Λόγο κι ἔτσι δέν ἀναρωτιοῦνται ποιάν ἀξία μπορεί νά 'χει μιά τέτοια πίστη μετά τό τέλος της άστυτης έποχης. φαίνεται νά τρέφουν τήν πεποίθηση ότι ο Λόγος, μέ τήν ίδιαίτερη οίκουμενιστική έννοια τῶν Νέων Χρόνων, μπορεῖ νά ἀποκτήσει ἀργά η γρηγορα τη θέση καί την περιωπή οἰονεί άνθρωπολογικής σταθεράς καί νά άποτελέσει πάγια, μονοσήμαντα έρμηνεύσιμη άρχή γιά τήν έξομάλυνση όλων των συγκρούσεων, έπιβιώνοντας έτσι της παρακμής τῶν κοινωνικῶν ἐκείνων στρωμάτων, τῶν ὁποίων τὴν ἄνοδο καί τἡ νίκη ἀποδεδειγμένα συνόδευσε — ὡς σύνθημα. Οἱ δυσκολίες γίνονται μεγαλύτερες, δταν οἱ προασπιστές τοῦ Λόγου, μέ τήν ἔννοια πού αύτος πήρε στή μοντέρνα έποχή, θέλουν νά έμφανισθούν ώς «προοδευτικοί» μέ τή μετακστική έννοια καί δέν είναι διατεθειμένοι νά ταυτιοθοῦν χοινωνικά με την ἀστική τάξη καί πολιτικά με την κλασσική διδασκαιλία τοῦ φιλελευθερισμοῦ, άλλά άντίθετα προσπαθοῦν νά μεθερμηνεύσουν τόν φιλελευθερισμό κατά τό πνεύμα της μαζυτής δημουρατίας. Ένα έγχείρημα τόσο εύθραμστο άναγκαστικά γεννά συνεχώς άμφιλογίες, δπως π.χ. δταν έκεῖνο, τό όποῖο σέ άστικό πλαίσιο όνομαζόταν «συζήτηση» ή «διάλογος», τώρα μετατρέπεται σέ «ἐπικοινωνία» — δρος πού μέσα στόν πολιτισμό τῆς μαζυτῆς δημοκρατίας δέν κατανοείται όπωσδήποτε ώς ένέργημα του Λόγου, άλλά συνάπτεται μέ κάθε λογής έξωτισμούς καί μυστυασμούς. 'Αλλά καί οἱ κήρυκες τῶν μεταμοντέρνων ἀξιῶν, οἱ ὁποῖοι βλέπουν φιλύποπτα τούς ὁλοκληρωτυκούς οἰκουμενισμούς τοῦ Λόγου, δέν θέλουν νά καλοκαταλάβουν ότι ὁ τάχα παιγνιώδης καί φιλάνθρωπος σκεπτικισμός τους δέν μπορεί να αποτελέσει βάση για τή ρύθμιση τῆς ανθρώπινης συμβίωσης γενικά, παρά συνιστά μιάν ίδεολογικά έξιδανικευμένη προβολή τοποθετήσεων καί νοοτροπιών χαροκτηριστικών γιά την άνεκτική μαζική δημοκρατία της μαζικής κατανάλωσης --- άπό τον άπολιτικό ήδονισμό

ϊσαμε την παραίτηση, την άδιαφορία και την άτιμωρησία ή την άσυνερισιά γιά κάθε λόγο ή σκέψη. Οἱ πλεῖστοι «μεταμοντέρνοι», οἱ ὁποίοι έπιθυμοῦν νά έμφανίσουν τίς θέσεις τους ώς ίδεῶδες χοινωνικά ἐπιθυμητό καί σύμφωνο μέ τήν ἀνθρώπινη ἀξιοπρέπεια, κατά πάσα πιθανότητα ούτε διακρίνουν ξεκάθαρα αὐτές τίς συνάφειες, άλλά ούτε καί θά ήσαν πρόθυμοι νά ταυτισθοῦν in toto μέ τήν κοινωνία έκείνη, τῆς ὁποίας ἡ ἀνεμπόδιστη, ἄν καί σέ πολλά ἀντιφατική λειτουργία γεννά, διαδίδει — καί γρειάζεται τέτοιες άντιλήψεις. Τό ζήτημα δέν είναι in abstracto ἄν «anything goes» καί ἄν ἡ πουαλομορφία τῶν ἀπόψεων καί τῶν πράξεων είναι εὐεργετική γιά «τήν» κοινωνία καί γιά «τούς» ἀνθρώπους, άλλά κάτω ἀπό ποιές συγκεκριμένες συνθήκες εύδοκιμεῖ μιά τέτοια πίστη καί σέ ποιόν τρόπο σκέψης άνταποκρίνεται. Γιατί ίσχύει μόνο κάτω ἀπό δρισμένες συνθήκες — πράγμα άλλωστε πού δμολογοῦν σωπηρά καί οί ίδιοι οί «μεταμοντέρνοι», δταν διατυπώνουν τίς σκέψεις τους ξεκινώντας ἀπό τήν κατάσταση τῶν σημερινών δυτυκών κοινωνιών χωρίς νά βάζουν μέ τόν νοῦ τους ἐποχές χρίσης, Ιστορικές χαμπές και περιπτώσεις έκταριτης άνάγγκης. Αὐτήν τήν πολιτυκή ἀφέλεια τή συμμερίζονται άλλωστε, παρά τίς ὑπόλοιπες διαφορές ἀπόψεων, μέ τούς φιλελεύθερους ή δημοκράτες προασπιστές τοῦ μοντέρνου καί τῆς μοντέρνας ἐποχῆς. Διαβλέπουν βέβαια τή δυνητική ἐπιθετικότητα τοῦ Λόγου, δμως, καθώς ἐπιδιώκουν νά ξεριζώσουν μαζί μέ τίς οἰκουμενικές άξιώσεις τοῦ Λόγου καί την ἐπιθετικότητα, άδυνατοῦν νά κατανοήσουν ότι ἡ ἐπιθετικότητα προηγήθηκε στήν άνθρώπινη Ιστορία άπό τόν Λόγο, ἄρα ὁ Λόγος δέν είναι ή πηγή της έπιθετικότητας παρά μόνον ένα άπό τά πιθανά της δπλα.

'Ο ίδεολογικός χαριοτήρας τῶν κατασκευῶν γιά τή μοντέρνα καί τή μεταμιοντέρνα ἐποχή γίνεται προφανής στό φῶς τῆς στοιχειώδους διαπίστωσης κάθε γνώστη τῆς ἱστορίας τῶν ἱδεῶν ὅτι ἡ ὁλιστική καί ἡ ἀτομιστική θεώρηση, ἡ «ταυτότηται» καί ἡ «διαφορά», τά ἐνοποιητικά ὅνειρα τοῦ Λόγου καί ὁ σχετυαστικός σκεπτικισμός συνυπῆρχαν ἐξ ἀρχῆς καί προσδιορίζανταν ἀμοιβαῖα μέσα στούς κόλπους τοῦ ὀρθολογισμοῦ τῶν Νέων Χρόνων ἀκριβᾶς γι' αὐτό μποροῦν καί οἱ δύο παραπάνω κατασκευές νά προβληθοῦν σχεδόν κατά βούληση στό ἱστορικό παρελθόν, πράγμα πού γίνεται ἄλλωστε ὁποτε αὐτό φαίνεται σκόπιμο προκειμένου νά νομιμοποιηθεῖ μιά θέση. "Οντας λοιπόν πλασκατικές καί αὐθαίρετες, οἱ ἀποφάνσεις γιά τή μοντέρνα καί τή μεταμοντέρνα ἐποχή δέν πρέπει νά λαμβάνονται στήν ὁνομαστική τους

άξία. `Αποτελοῦν μᾶλλον τά συμπτώματα όρισμένων έξελίξεων παρά τίς διαγνώσεις τους — καί σκοπός τούτης τῆς ἐργασίας εἶναι ἀκριβῶς νά άναλύσει τίς έξελίξεις, τῶν ὁποίων συμπτώματα ἀποτελοῦν. "Ομως μέσα στό σύμπτωμα μιᾶς ἐξέλιξης κρύβεται ὑπό μορφή ὑποτυπώδη ή στρεβλή μιά ἔποψη ή καί ἔνα ἀποφασιστικό γνώρισμα τῆς ίδιας τούτης έξέλιξης. Μέ την έννοια αύτην ένδείκνυται νά πάρουμε ώς αφετηρία μας όρισμένα συμπτώματα της έξέλιξης, όπως είναι οί άποφάνσεις πάνω σ' αὐτήν, καί νά τούς άφαιρέσουμε τά ίδεολογικά τους ψιμύθια γιά νά δοῦμε έτσι τό πραγματικό της πρόσωπο καί νά κατανοήσουμε τό άντικειμενικό νόημα τῶν ἀποφάνσεων πάνω σ' αύτήν. Τό γεγονός, ότι οἱ προσφιλεῖς σήμερα μελοδραματικές σχηματοποιήσεις τής μοντέρνας καί τής μεταμοντέρνας έποχής δέν εύσταθοῦν άπό την άποψη της κοινωνοιής Ιστορίας και της Ιστορίας των ίδεων, δέν σημαίνει άναγκαστικά καί ότι είναι άπατηλό τό συναφές μαζί τους αίσθημα ότι συντελέσθηκε μιά καμπή πού μᾶς ἔφερε ἀπό μιάν ἐποχή σέ μιάν ἄλλη. Τό ζήτημα είναι όμως που πρέπει νά τοποθετηθεί αὐτή ή χαμπή, σέ τί συνίσταται καί τί συνεπέφερε. Περιοδολογήσεις μέ πρόθεση ίδεολογυτή-κανονιστυτή δέν είναι έσφαλμένες έπειδή κάθε περιοδολόγηση χωρίς έξαίρεση είναι όπωσδήποτε έσφαλμένη, άλλά έπειδή έχουν καταρτισθεί έτσι ώστε νά νομιμοποιούν τίς άξιώσεις ίσχύος τῶν δημιουργῶν τους, δπως ἐξηγήσαμε προηγουμένως. Οἱ βάσιμες περιοδολογήσεις όφείλουν νά θεμελιώνονται μέ χριτήρια όχι χανονιστικά καί άναφερόμενα σέ ζητήματα περιεχομένου, άλλά μορφολογικά καί δομικά όχι περιεχόμενα, άλλά σχήματα σκέψης πρέπει νά συγκρίνονται μεταξύ τους καί νά θεωροῦνται στή διαδοχή τους. 'Από τή σκοπιά τούτη ή κανονιστικά φορτισμένη έννοια τοῦ Λόγου π.χ. δέν έχει κεντρυκή σημασία, ένω άντίθετα προβάλλουν στό προσκήνιο ίδεατές μορφές, οι όποῖες διασκελίζουν τά δρια τῶν ἐπί μέρους τομέων, έπαναγνωρίζονται δηλαδή μέσα σέ έντελῶς διαφορετικά περιεχόμενα καί διαφορετικούς κλάδους τόσο της πνευματικής δημιουργίας όσο καί της υπόλοιπης κοινωνικής ζωής. Έτσι ή έρευνα δέν προσανατολίζεται πιά μέ πυξίδα τόν τρόπο, μέ τόν όποῖο κατανοοῦν οἱ διανοούμενοι τόν έσυτό τους καί καθοδηγείται η έμπνευσή τους όταν κατασκευάζουν έννοιες έποχῶν, ἀλλά έχει πρό ὀφθαλμιῶν ένα πολύ εὐρύτερο φάσμα, όπου ή αύτοκατανόηση των διανοουμένων έμπεριέχεται ώς άντυκείμενο καί όχε ώς όργανο της γνώσης. ή γονιμότητα αύτης της μεθόδευσης επιβεβαιώνεται με τή διαπίστωση ότι ύφίσταται μιά ἀκριβής

δομική άντιστοιχία άνάμεσα στό κεντρικό σχήμα σκέψης, πού σέ διάφορες παραλλαγές άγκαλιάζει όλους τούς τομείς τοῦ ίδεατοῦ, καί στά θεμελιώδη φαινόμενα ή στίς θεμελιώδεις τάσεις τής οἰκονομίας καί τής κοινωνίας. Μόνον ή διαπίστωση μιᾶς τέτοιας ἀντιστοιχίας ἐπιτρέπει μιά βάσιμη περιοδολόγηση ἄν ή διαπίστωση αὐτή οὕτε ἐπιδιώκεται οὕτε γίνεται, τότε οἱ περιοδολογήσεις παραμένουν κενές, τουλάχιστον στόν βαθμό πού θέλουν νά συλλάβουν τόν χαροκτήρα ὁλόκληρων ἱστορικῶν ἐποχῶν καί ὅχι ἀπλῶς τήν ἐξέλιξη σέ ἐπί μέρους τομεῖς.

'Εδώ θά ύποστηρίξουμε καί θά τεκμηριώσουμε τήν άποψη ότι ή προβληματική τοῦ μοντέρνου καί τοῦ μεταμοντέρνου -- τόσο στήν κοινωνική καί πολιτική όσο καί στήν πολιτισμική της ἔποψη--- φωτίζεται καλύτερα άν τή δοῦμε στό πλαίσιο τῆς παρακμῆς τοῦ ἀστικοῦ τρόπου σκέψης καί ζωής καθώς καί τής μετάβασης άπό τόν φιλελευθερισμό στή μαζική δημοκρατία. "Ενα διπλό λάθος, ήτοι ή παραγνώριση τῶν χαρακτηριστικά ἀστικῶν ριζῶν καί γνωρισμάτων τῆς ἔννοιας. τοῦ Λόγου και ή ἐλλιπής κατανόηση τῆς σημασίας τῆς παρακμῆς τοῦ άστικοῦ πολιτισμοῦ καί τοῦ κλασσικοῦ φιλελευθερισμοῦ γιά τό μέλλον τούτης της έννοιας, οδήγησε τούς προασπιστές της μοντέρνας έποχης στό παράδοξο νά συνιστοῦν ώς πανάκεια γιά τά προβλήματα τῆς μαζυτής δημοκρατίας άστυκά-φιλελεύθερα ίδεώδη καί διαδυαισίες, άλλά χωρίς ἀστυκή τάξη καί χωρίς (κλασσικό) φιλελευθερισμό. Τό άντίθετο διπλό λάθος, ήτοι ή παραγνώριση τής συγκεκριμένης μαζικοδημοκρατικής προέλευσης καί ύφης του πλουραλισμού καθώς καί ή έλλιπής κατανόηση της άξεδιάλυτης συνύφανσης τῶν «καλῶν» καί τῶν «κακών» πλευρών της καταναλωτικής καί άνεκτικής μαζικής κοινωνίας, έχωνε τούς χήρυκες τῆς μεταμοντέρνας ἐποχῆς νά ὑποπέσουν σέ μιάν άντίφαση, δηλαδή να ύμνοῦν κατά τρόπο ἐξαιρετικά άνιστορικό άξίες προφανώς έλλογες, όπως είναι ή άνοχή καί ὁ άνθρωπισμός, έπυαιλούμενοι ἀκριβώς τόν σχετυαστικό σκεπτυασμό. Παρόμοια παράδοξα καί παρόμοιες άντιφάσεις μπορεί να παραμερίσει μονάχα μιά συνεπής, δηλαδή ἀπαλλαγμένη ἀπό κανονιστικές προκαταλήψεις καί άξιώσεις Ισχύος, ένταξη της προβληματικής του μοντέρνου καί του μεταμοντέρνου στή μεγάλη κοινωνικοπολιτική καί πολιτισμική συνάρτηση, ή δποία συνίσταται στήν άντυαιτάσταση τοῦ άστικοῦ σχήματος σκέψης ἀπό ένα καινούργιο καί τοῦ (κλασσικοῦ) φιλελευθερισμοῦ ἀπό τή μαζική δημοκρατία. Ἡ προσπέλαση αὐτή θά μᾶς πρόσφερε ἐπί πλέον τή δυνατότητα να φέρουμε στόν ίδιο έρμηνευτικό παρονομαστή

τή λογοτεχνική-καλλιτεχνική και τήν ιστορική-κοινωνιολογική πλευρά τοῦ προβλήματος, τῶν ὁποίων ἡ ὀργανική συνάφεια ἴσαμε τώρα δέν καταδείχθηκε σέ ὅλη της τήν ἔκταση και τήν πορεία. Γιά νά τό κατορθώσουμε αὐτό, πρέπει πρῶτα νά διευκρινίσουμε μερικές θεμελιώ-δεις ἔννοιες.

'Ως γνωστόν οἱ ὅροι «μοντέρνος», «μοντερνισμός», «μοντέρνα ἐποχή» χρησιμοποιούνται μέ διπλή έννοια. Από τή μιά σημαίνουν μιάν δρισμένη φάση ή κατεύθυνση στήν Ιστορία της λογοτεχνίας και της τέχνης, ή όποια άρχισε κάπου στό δεύτερο μισό τοῦ 19ου αἰ. καί στίς πρώτες τρείς ή τέσσερις δεκαετίες τοῦ 20οῦ πήρε άδρότερα περιγράμματα παρά τήν ἐσωτερική της ποικιλομορφία: ἀπό τήν ἄλλη σημαίνουν τούς «Νέους Χρόνους» ή τόν «Διαφωτισμό», και μάλιστα ώς άντιθέσεις πρός τή θεολογική είκονα γιά τόν κόσμο καί τόν άνθρωπο καθώς έπίσης καί ώς άξιώσεις αὐτόνομης διαμόρφωσης τῆς άνθρώπινης συμβίωσης πάνω στή βάση έμμενῶν, ἀλλά ὅχι αὐθαίρετων, κριτηρίων καί άξιῶν πού μπορεῖ νά ἀνωκαλύψει ὁ Λόγος. 'Αντίστοιχα διπλή ἔννοια έχουν οὶ ὅροι «μεταμοντέρνος», «μεταμοντερνισμός», «μεταμοντέρνα ἐποχή». `Αρχικά ὀνομάσθηκαν «μεταμοντέρνα» λογοτεχνικά καί καλλιτεχνικά ρεύματα, τά όποῖα ἐμφανίσθηκαν νωρίτερα ἢ ἀργότερα μετά τόν δεύτερο παγκόσμιο πόλεμο καί ἔτρεφαν τή φιλοδοξία νά πᾶνε ή τουλάχιστον δημιούργησαν τήν έντύπωση δτι πᾶνε, παραπέρα ἀπό τίς μορφές, τά περιεχόμενα καί τίς στάσεις τοῦ λογοτεχνικοῦ-καλλιτεχνιχοῦ μοντερνισμοῦ· λίγο κατόπιν χαρακτηρίσθηκε ὡς «μεταμοντέρνα» ή έποχή εκείνη, ή όποια ακολουθεί τή μοντέρνα έποχή (μέ τήν έννοια τῶν Νέων Χρόνων ή τοῦ Διαφωτισμοῦ) καί θεμελιώνεται στήν ἐπίγνωση ότι τό σχέδιο της μοντέρνας ἐποχης ἀπέτυχε κι ότι πρός ἀποφυγή των οδιουμενισμών καί των όλοκληρωτισμών του Λόγου τό καλύτερο θά ήταν νά ἀκολουθηθεῖ ὁ —σήμερα ἐπιτέλους βατός, καί μάλιστα μόνος άνοιχτός— δρόμος τοῦ έλεύθερου παιχνιδιοῦ τῶν πνευματικών δυνάμεων καί τών πολλών κέντρων Ισχύος καί γνώμης μέσα στό πλαίσιο μιᾶς πλουραλιστυτής κοινωνίας. Οἱ διπλές τοῦτες ἔννοιες τοῦ μοντέρνου καί τοῦ μεταμοντέρνου διαμορφώθηκαν μέ διαφορετική έκάστοτε ἀκρίβεια καί ξμφαση σέ δύο συζητήσεις, ἀπό τίς ὁποῖες ἡ πρώτη διεξάχθηκε κυρίως ἀπό Ιστορικούς τῆς λογοτεχνίας καί τῆς τέχνης, ενώ ή κατοπινότερη κυρίως από φιλοσόφους. Οἱ δύο τοῦτες συζητήσεις διαστουρώθηκαν μονάχα έν μέρει καί παρέμειναν ασύμμετρες. Γιατί ή - ρώτη, καθώς στράφηκε πρό παντός γύρω άπό λογοτεχνικά-καλλιτεχνικά και πολιτισμικά φαινόμενα, λίγο ένδιαφέρθηκε γιά τό σχέδιο τῶν Νέων Χρόνων και τοῦ Διαφωτισμοῦ καθώς και γιά τήν ἔννοια τοῦ Λόγου, και μάλιστα γιά τόν ἀπλό λόγο ὅτι τόσο ὁ λογοτεχνικός-καλλιτεχνικός μοντερνισμός ὅσο και ὁ λογοτεχνικός-καλλιτεχνικός μοντερνισμός ὅσο και ὁ λογοτεχνικός-καλλιτεχνικός μοντερνισμός (ας δεχθοῦμε προσωρινά τήν ὕπαρξή του ὡς αὐτοτελοῦς ρεύματος) προϋπέθεταν ἡ και συνεπέφεραν τήν κατάρρευση τοῦ παραπάνω σχεδίου. Έν ὅψει αὐτοῦ τοῦ ἀποφασιστικοῦ κοινοῦ σημείου μεταξύ μοντερνισμοῦ και μεταμοντερνισμοῦ, μέ τή λογοτεχνική-καλλιτεχνική ἔννοια τῶν ὅρων, στάθηκε δυνατό νά ὑποστηριχθεῖ συχνά ἡ συνάφεια ἡ ἡ συνέχειά τους, και μάλιστα νά ἀμφισβητηθεῖ ἡ αὐτοτέλεια τοῦ δεύτερου, ἄσχετα ἀπό τό πῶς αἰτιολογήθηκε ἐκάστοτε ἡ θέση αὐτή. ᾿Αντίθετα, ἀπό τἡ στιγμή πού ἡ συζήτηση γιά τό μοντέρνο και τό μεταμοντέρνο πέρασε στό ζήτημα τῶν ἱστορικῶν ἐποχῶν και πῆρε φιλοσοφικό χαρακτήρα, ἡ ἀντίθεση ἀνάμεσα στίς δύο ἔννοιες πῆρε καθαρά και ἀναγκαῖα τό προβάδισμα.

'Η άσυμμετρία άνάμεσα στίς δύο τοῦτες συζητήσεις καί στά δύο τοῦτα έννοιολογικά ζεύγη έχει μιάν ἀκόμη διδακτική πλευρά, δηλαδή τή χρονολογική. Ο λογοτεχνικός-καλλιτεχνικός μοντερνισμός έχει ήλυώα περίπου ένός αἰώνα, ένῶ ἡ μοντέρνα ἐποχή, ἡ ὁποία, ὅπως λέγεται, σημαδεύεται ἀπό τά αἰτήματα καί τά desiderata τοῦ κοσμικοῦ Λόγου, ανατρέχει στίς άρχές τῶν Νέων Χρόνων ἄν κάποιος δέν εἶναι διατεθειμένος νά γυρίσει τόσο πολύ στό παρελθόν, όφείλει πάντως νά συνδέσει τίς άπαρχές της μέ τίς άπαρχές τοῦ Διαφωτισμοῦ. Τώρα, οί προασπιστές της μοντέρνας έποχης ίσχυρίζονται ότι αὐτή διαρκεῖ ώς τίς μέρες μας καί ότι ώς (ἀπραγματοποίητο δοιόμα) σχέδιο διατηρεϊ πάντοτε τήν κανονιστυκή Ισχύ της. Κατά παράδοξο τρόπο, τούτη τήν άντίληψη γιά τη μουφοβιότητα της μοντέρνας έποχης ως έποχης τοῦ Διαφωτισμού τή συμμερίζονται καί δσοι μιλούν γιά τή μεταμοντέρνα έποχή με έννοια Ιστορική καί φιλοσοφική, έφ' δσον Ισχυρίζονται δτι μόνον οἱ ἐξελίξεις τῶν δύο ἡ τριῶν τελευταίων δεκαετιῶν ἐκαμαν δυνατή, και μάλιστα άναπόδραστη, τήν ὑπέρβαση τῆς μοντέρνας ἐποχής. Οἱ φιλόσοφοι τοῦ μεταμοντερνισμοῦ συμφωνοῦν ὡς πρός τή χρονολόγηση της μεγάλης τούτης τομής μέ τόν λογοτεχνικό-καλλιτεχνικό μεταμοντερνισμό, καί καθώς έτσι δέχονται τήν αὐτοτέλεια τοῦ μεταμοντέρνου παραγνωρίζουν άμεσα ή έμμεσα τήν άποφασιστυκή λειτουργία τοῦ λογοτεχνικοῦ-καλλιτεχνικοῦ μοντερνισμοῦ μέσα στήν Ιστορία των ίδεων. Στήν προοπτική τούτη ὁ τελευτούος έμφανίζεται λιγότερο

ώς έργαστήρι ένός καινούργιου σχήματος σκέψης, τό όποιο συναρτιόταν μέ πρωτοπόρες κοινωνικές τάσεις, καί περισσότερο ώς έξέγερση έναντίον τοῦ παραδοσιακοῦ ἀστικοῦ πολιτισμοῦ, ἡ ὁποία τάχα έκφράσθηκε μέ τήν κατάλυση τῶν μορφῶν του, διιως δέν μπόρεσε νά ἀνατρέψει ριζικά τὰ περιεχόμενα καί τίς ἀξίες του, γιατί ἔμεινε μαζί τους συνδεδεμένη ὡς τό ἀρνητικό τους σύστοιχο. Παρά τή μετατόπιση τῆς ἔμφασης, τοῦ κέντρου βάρους καί τῶν συμπαθειῶν, παρόμοια κρίνεται ὁ λογοτεχνικός-καλλιτεχνικός μοντερνισμός ἀπό τή σκοπιά τῶν προασπιστῶν τῆς μοντέρνας ἐποχῆς ὡς ἐποχῆς τοῦ Διαφωτισμοῦ: πρόκειται, ὅπως λέγεται, στή χειρότερη περίπτωση γιά προϊόντα ἀντιδραστικῆς σκέψης καί στήν καλύτερη γιά διαμαρτυρίες μέ ἐκάστοτε διαφορετικά κίνητρα — ἐν πάση περιπτώσει ὅχι γιά κρυσταλλώσεις ἐνός καινούργιου καί αὐτοτελοῦς σχήματος σκέψης, τό ὁποῖο ἀρθρώνει

χεντρικές τάσεις της χίνησης της χοινωνίας.

Κατανοούμε εύκολα γιατί κρίνεται έτσι στίς περιπτώσεις αὐτές ὁ λογοτεχνικός-καλλιτεχνικός μοντερνισμός: οὶ σημερινοί προασπιστές τής αύτοτέλειας του μεταμοντέρνου θά έπρεπε νά σχετικοποιήσουν έντονα τήν άξιωσή τους, ότι έγκαινιάζουν μιά καινούργια έποχή, και νά έμφανισθοῦν στά ίδια τους τά μάτια περισσότερο ώς έπίγονοι παρά ώς χοσμοπλάστες, ἄν είχαν ἀναγάγει τό έγχειρημα τό δικό τους ώς τίς πιό μακρινές καί έν μέρει κρυφές του ρίζες μέσα στήν ίστορία τῶν ίδεων και οι ύπερμαχοι της μοντέρνας έποχης ώς έποχης του Διαφωτισμού θά εβλεπαν ότι έχουν ήδη χάσει τό παιγνίδι, αν διαπίστωναν δτι ο άγώνας τους ένάντια στο μεταμοντέρνο είναι άπλῶς ἡ μάχη οπισθοφυλακών ένός στρατού, ο όποιος άποτελείται πιά μονάχα άπό τίς όπισθοφυλομές του, γιατί το χύριο σώμα του άποδεκατίσθηκε φιριβώς την έποχή της διαμόρφωσης του λογοτεχνικού-καλλιτεχνιχοῦ μοντερνισμοῦ, και μάλιστα ἐξ αἰτίας του. Ἐνάντια και στίς δύο τοῦτες θέσεις πρέπει νά καταδειχθεῖ ότι ὁ λογοτεχνικός-καλλιτεχνικός μοντερνισμός έπαιξε καίριο ρόλο μέσα στήν ίστορία τῶν ίδεῶν ὡς δημιουργός ένός καινούργιου, αὐτοτελοῦς καί καθοριστικοῦ γιά τή μελλοντική εξέλιξη σχήματος σκέψης. Τό πρόβλημα βέβαια δέν είναι άπλῶς νά φωτίσουμε λεπτομερεικκά τήν προέλευση τοῦ λογοτεχνικου-καλλιτεχνικού μεταμοντερνισμού άπό τόν λογοτεχνικό-καλλιτεχνικό μοντερνισμό τόσο ώς πρός τό ύφος δσο καί ώς πρός τό περιεχόμενο. Ή ενότητα καί ή συνέχεια τῶν δύο αύτῶν κατευθύνσεων έγιναν δεκτές, καί μάλιστα καταδείχθηκαν, κάμποσες φορές ίσαμε τώ-

ρα, δμως ή σχετυκή έπιχειρηματολογία παρέμεινε στό πλαίσιο τῆς ιστορίας της λογοτεχνίας και της τέχνης ή στό πλαίσιο της αισθητυίης. Όμως τό ζητούμενο είναι νά διευρύνουμε τόν έρμηνευτικό δρίζοντα μέ τήν ίστορυσή, κοινωνιολογυσή καί κοσμοθεωρητυσή ἀνάλυση, γιά νά κάνουμε πρόδηλο ότι ή ένιαία έξέλιξη, ή όποία άγκαλιάζει τόσο τόν λογοτεχνικό-καλλιτεχνικό μοντερνισμό όσο καί τόν λογοτεχνικό-καλλιτεχνικό μεταμοντερνισμό, άρχίζει παράλληλα μέ μιά βαθειά κοινωνυκή άλλαγή και συνοδεύει τίς μεγάλες της φάσεις ίσαμε τίς μέρες μας. Η διαπίστωση τούτης της παραλληλότητας, ή όποία στήν πραγματυιότητα άποτελεῖ ὀργανυκή συνάρτηση, γίνεται λιγότερο κοινότοπη, αν έξωκριβωθεϊ ότι ανάμεσα στό έξεταζόμενο σχήμα σκέψης καί στόν έξεταζόμενο κοινωνικό σχηματισμό ύφίσταται όκριβής δομική άντιστοιχία, ότι δηλαδή τό σχήμα σκέψης καί ό τρόπος λειτουργίας τής χοινωνίας στούς διάφορους τομείς τῆς δραστηριότητάς της μπορούν νά άναχθοῦν στήν ίδια τυπική δομή, παρά τή σχεδόν άχανή ποικιλομορφία τῶν περιεχομένων. ᾿Από τήν πλευρά του, τό σχήμα σκέψης δέν ἐκτείνεται μόνο σέ λογοτεχνικά-καλλιτεχνικά φαινόμενα, άλλά έξ ίσου στούς τομείς τῶν ἐπιστημῶν τῆς φύσης καί τοῦ ἀνθρώπου καθώς καί τῆς φιλοσοφίας. Γιατί οἱ ἰδεατές μορφές στό σύνολό τους ἀποτελοῦν βέβαια, άν θεωρηθοῦν καθ' αύτές, τό σύστοιχο τοῦ ύλικοῦ τρόπου λειτουργίας τῆς κοινωνίας, ταυτόχρονα ὅμως συνιστοῦν καί μιάν ἔποψη ή ένα μέρος του.

Ποιά κοινωνική άλλαγή και ποιές φάσεις της πρέπει νά μᾶς ἀπασχολήσουν ὅταν θέλουμε νά κάνουμε κατανοητή πάνω σέ εὐρεία βάση τή διαμόρφωση τοῦ λογοτεχνικοῦ-καλλιτεχνικοῦ μοντερνισμοῦ και τή μετεξέλιξή του στόν λογοτεχνικό-καλλιτεχνικό μεταμοντερνισμό; Μιά σχηματική ἀπάντηση μπορεῖ νά είναι ἡ ἐξῆς: 'Ο λογοτεχνικός-καλλιτεχνικός μοντερνισμός μορφοποιεῖται τήν ἐποχή ὅπου σχηματίζεται ἡ βιομηχανική μαζική κοινωνία, ἀρχίζοντας παράλληλα νά ὑπονομεύει τήν κυριαρχία και τίς κοινωνικές προϋποθέσεις τοῦ φιλελευθερισμοῦ. Γιατί ὁ φιλελευθερισμός ὑπό τή συγκεκριμένη του ἱστορική ἔννοια, δηλαδή ὑπό τήν ἔννοια τῆς κοινωνικῆς και πολιτικῆς κυριαρχίας τῆς ἀστικῆς τάξης, ἔχασε τό οὐσιαστικό του περιεχόμενο και τήν ὑκανότητα ἐπιβολῆς του στόν βαθμό πού ἡ ἐμφάνιση μιᾶς μαζικῆς κοινωνίας, ἡ ὁποία προσπαθοῦσε νά ἐκφρασθεῖ πολιτικά μέ μαζικές ὀργανώσεις και μαζική δράση, δυσκόλευε ὅλο και περισσότερο τό πολιτικό παιγνίδι τῆς ἀστικῆς ὁλιγαρχίας. 'Αντικειμενικοί παράγοντες

καθώς και ή ἀντίσταση τῆς ἀστυεῆς τάξης ἐμπόδισαν γιά ἔνα μᾶλλον σύντομο (μέ Ιστορικά μέτρα) διάστημα τό ἄνοιγμα τοῦ φιλελευθερισμού σε δημοκρατική κατεύθυνση στήν πρώτη αὐτή φάση τῆς εξέλιξής της ή μαζική κοινωνία δέν ήταν άκόμη μαζική δημοκρατία, καί ή απουσία δημοκρατίας συναρτιόταν μέ τό γεγονός ότι άκόμη δέν είχε δλοκληρωθεϊ ή διαδυκασία τῆς μαζοποίησης και συνάμα τῆς κατάτμησης της χοινωνίας σέ άτομα. Η άντίφαση πού προέκυπτε άπό τήν κατάσταση αύτή λύθηνε όχι μόνο μέ τή χαλάρωση ή τήν έξάλειψη τῶν δλιγαρχικών γνωρισμάτων, πού άνῆκαν έκ φύσεως στόν κλασσικό φιλελευθερισμό, και μέ τή μείωση τοῦ κοινωνικοῦ ρόλου τῆς ἀστικῆς τάξης σέ ἐποχή πού και ή ίδια άλλαζε, άλλά και μέ την όλο και εύρύτερη συμμετοχή τῶν μαζῶν στήν κατανάλωση μιᾶς ὅλο καί όγκωδέστερης μαζυτής παραγωγής. Ή μαζυτή κοινωνία, ή μαζυτή δημοκρατία, ή μαζυκή παραγωγή και ή μαζυκή κατανάλωση άποτέλεσαν στό έξης τίς άξεχώριστες μεταξύ τους πλευρές ένός ένιαίου κοινωνικού μορφώματος, όπως αὐτό ὑλοποιήθηκε στίς πρῶτες δεκαετίες μετά τόν δεύτερο παγκόσμιο πόλεμο πρό παντός στίς δυτικές βιομηχανικές χώρες. Ένα πνευματικό προϊόν τούτης τής δεύτερης φάσης στήν ίστορία της βιομηχανυτής μαζυτής ποινωνίας ήταν ο λογοτεχνυτόςχαλλιτεχνικός μεταμοντερνισμός καθώς καί ή θεωρία γιά τή μεταμοντέρνα έποχή, ή όποία τάχα διαδέχεται τή μοντέρνα έποχή (ώς έποχή των Νέων Χρόνων ή του Διαφωτισμού). "Ωστε άπό κοινωνιολογική άποψη ὁ λογοτεχνικός-καλλιτεχνικός μοντερνισμός καί ὁ λογοτεχνιχός-χαλλιτεχνικός μεταμοντερνισμός συνδέονται μεταξύ τους στόν ίδιο βαθμό και μέ την ίδια έννοια όπως και οι δύο φάσεις στην ίστορία τής μαζικής κοινωνίας: ή πρώτη, ή όποία διαμορφώθηκε μέσα στίς συνθήκες τής πρώμιης μαζυτής κοινωνίας, πέρασε στή δεύτερη δταν ή μαζυκή κοινωνία μετατράπηκε στή μαζυκή δημοκρατία της μαζυκής παραγωγής καί της μαζυτής κατανάλωσης. Ἡ γενυτή κοινωνιολογυτή διαφορά συγκεκριμενοποιήθηκε σέ πολλές διαφορές ύφους, περιεχομένου καί άτμοσφαιρας άνάμεσα στή μοντέρνα καί στή μεταμοντέρνα λογοτεχνυτή-χαλλιτεχνυτή χατεύθυνση, σχετικά θά μιλήσουμε παρακάτω (κεφ. ΙV, 5). Πολύ σημαντικότερη είναι όμως ή ἔποψη τῆς συνέχειας μεταξύ τους, καί μάλιστα δσον άφορᾶ στά έννοιολογικά καί δρολογικά ζητήματα πού μᾶς ἀπασχολοῦν ἐδῶ.

Ή διπλή διαπίστωση γιά τή συνέχεια μεταξύ λογοτεχνικοῦ-καλλιτεχνικοῦ μοντερνισμοῦ καί λογοτεχνικοῦ-καλλιτεχνικοῦ μεταμοντερ-

νισμοῦ καθώς καί γιά τη συνάφεια αὐτης της συνέχειας μέ την έξέλιξη της μαζικής κοινωνίας καθιστά άδύνατη την τοποθέτηση της τομής μεταξύ μοντέρνας καί μεταμοντέρνας έποχής σ' ένα σχετικά πρόσφατο χρονικό σημεῖο, ὅπως κάνουν, συμφωνώντας άρνητικά μεταξύ τους, τόσο οἱ προασπιστές τῆς μοντέρνας ἐποχῆς (ὡς ἐποχῆς τοῦ Διαφωτισμοῦ) όσο καί ἐκεῖνοι τῆς μεταμοντέρνας (μέ τήν κοινωνικοπολιτυκή καί φιλοσοφική έννοια). Τούτο τό γεγονός κάνει εύλογη τήν άναζήτηση μιᾶς δρολογικῆς σύμβασης, ή όποία νά λαμβάνει βέβαια ὑπ' ὄψιν της τήν τρέχουσα γλωσσυκή χρήση, άλλά νά παραμερίζει μέ μελετημένες τροποποιήσεις όσες παρανοήσεις γεννά αύτή. Είναι αύτονόητο ότι πρέπει να διακρίνουμε ξεκάθαρα τή μοντέρνα έποχή (ώς έποχή τοῦ Διαφωτισμοῦ) ἀπό τόν λογοτεχνικό-καλλιτεχνικό μοντερνισμό καθώς καί τίς δύο άντίστοιγες σημασίες τοῦ μεταμοντέρνου μεταξύ τους. "Αν δμως θέσουμε στό έπύκεντρο τῆς προσοχῆς μας τήν τομή ἀνάμεσα στίς δύο έποχές καί θελήσουμε νά τή χρονολογήσουμε διαφορετικά άπ' ό,τι γίνεται συνήθως σήμερα, τότε έμφανίζεται τό παράδοξο ότι ή μεταμοντέρνα έποχή ώς έποχή πού άκολουθεῖ τή μοντέρνα έποχή (ώς έποχή τοῦ Διαφωτισμοῦ) περιλαμβάνει καί ἐκεῖνο, τό ὁποῖο ὀνομάσθηκε μοντερνισμός μέ τή λογοτεχνική καί καλλιτεχνική Έννοια. Μέ άλλα λόγια: ή μεταμοντέρνα έποχή άρχίζει ταυτόχρονα μέ τόν λογοτεχνικό-καλλιτεχνικό μοντερνισμό καί δχι μέ τόν λογοτεχνικό-καλλιτεχνικό μεταμοντερνισμό, δπως νομίζεται σήμερα. Τό παράδοξο, ώστόσο, περιορίζεται στήν όρολογία καί μόνον, άρκεϊ νά μή μᾶς διαφεύγει δτι μιλώντας γιά τό μεταμοντέρνο τή μιά φορά έννοοῦμε μιάν έποχή (μέ έννοια κοινωνικοϊστορική καί φιλοσοφική) καί τήν άλλη άναφερόμαστε στό ἐπίπεδο τῆς λογοτεχνίας και τῆς τέχνης. Έν πάση περιπτώσει, εξμαστε ύποχρεωμένοι να διωμνδυνεύσουμε αύτό τό όρολογικό παράδοξο, ἐφ' ὄσον θέλουμε νά χρησιμοποιήσουμε τόν πράγματι δραστικό όρο τοῦ μεταμοντέρνου γιά νά ύπογραμμίσουμε τήν άποφασιστική στροφή άπό τόν φιλελευθερισμό -- ώς πολιτική πρωιτική καί ώς κοσμοθεωρία της άστυτης μοντέρνας έποχης— στή μαζική κοινωνία καί στή μαζυτή δημοκρατία. Βέβαια, ή θεωρία τοῦ μεταμοντέρνου παρουσιάσθηκε γιά πρώτη φορά σέ μιάν ώριμη φάση τής μετααστικής έποχής, πάντως ή άνάλυση τοῦ λογοτεχνικοῦ-καλλιτεχνιχοῦ μοντερνισμοῦ θά μᾶς δείξει ότι τόσο τά οὐσιώδη ύλικά της δσο καί οι κοινωνικοπολιτικές προϋποθέσεις της υπήρχαν άπό καιρό. Αύτό μᾶς δίνει τό δικαίωμα νά έφαρμόσουμε τήν έννοια τοῦ μεταμοντέρνου

μέ ἀναδρομυτή ἰσχύ, δίνοντάς της ἔτσι τή συγκεκριμένη κοινωνυκοϊστορυτή, δηλαδή ἀντιαστυτή καί ἀντιφιλελεύθερη ή μαζικοδημοκρατική της σημασία.

Είπαμε ήδη ότι ή μετάβαση άπό τή μοντέρνα έποχή τοῦ φιλελευθερισμού καί του Διαφωτισμού στή μεταμοντέρνα έποχή της μαζυτής δημοκρατίας συνεπέφερε μιάν άλλαγή τοῦ κοινωνικά κυρίαρχου σχήματος σκέψης. 'Ο τρόπος, μέ τον οποίο συντελέσθηκε ή παραπάνω μετάβαση, έχει διερευνήθει έπαρκώς και δέν χρειάζεται νά μᾶς άπασχολήσει έδῶ διεξοδικά, μολονότι θά πρέπει νά τονίσουμε ή νά φωτίσουμε έκ νέου μερικές ἐπόψεις της (κεφ. ΙV, 1-2) και ἀπό θεωρητική άποψη γίνεται κατανοητή χωρίς ιδιαίτερες δυσκολίες, άρκει νά μήν ύποπίπτει κανείς στό διαδεδομένο λάθος νά συγχέει τόν φιλελευθερισμό μέ τη δημοκρατία και νά χρησιμοποιεί τις έννοιες αὐτές ὅχι μέ τό συγκεκριμένο τους Ιστορικό νόημα άλλά ώς συνθήματα, δηλαδή έτσι δπως χρησιμοποιούνται στίς σημερινές πολιτικές άντιπαραθέσεις. Πολύ λιγότερο έρευνήθηκε και κατανοήθηκε τό έρωτημα, ποιά ήταν ή ύφή τοῦ ἀστικοῦ σχήματος σκέψης — και ἀκόμα λιγότερο, ποιό σχήμα σκέψης άντυκατέστησε τό άστυκό. Καθώς θά προσπαθήσουμε νά σκιαγραφήσουμε τοῦτο ἐδῶ, θά δείξουμε σέ καινούργιο φῶς καί σέ καινούργιες συνάφειες τόσο τόν λογοτεχνικό-καλλιτεχνικό μοντερνισμό (καί μεταμοντερνισμό) δσο καί κάποιες φιλοσοφικές καί ἐπιστημονικές θεωρίες τοῦ αἰώνα μας. Θά δείξουμε δηλαδή ὅτι ὅλα αὐτά τά προϊόντα τοῦ πνεύματος έδράζονται σ' έναν κοινό τρόπο σκέψης καί σέ μιά κοινή αΐσθηση τοῦ κόσμου, ἀπό τήν ὁποία, μέ μιά κανονικότητα πού δέν μπορεί να 'ναι τυχαία, προκύπτει ένα όρισμένο σχήμα σκέψης. Στά παρακάτω θά δνομάζουμε τοῦτο τό σχήμα σκέψης άναλυτικόσυνδυαστυκό, γιά να το άντιδιαστέλλουμε πρός το συνθετικό-έναρμο**μστικό**, πού χαροκτήριζε τό άστικό πνεύμα. Προγραμματικό μέλημα της άστικης σκέψης ήταν νά συγκροτήσει την κοσμοεικόνα της άπό μιά πουαλία διαφορετικών πραγμάτων καί δυνάμεων, πού ἄν ἰδωθοῦν μεμονωμένα (μπορούν νά) βρίσκονται σέ άντίθεση μεταξύ τους, στό σύνολό τους διμως άποτελοῦν ένα άρμονικό καί νομοτελές Όλο, στούς κόλπους τοῦ ἀποίου οἱ τριβές καί οἱ συγκρούσεις αἴρονται κατά τίς ξπιταγές ύπέρτερων έλλογων σκοπών. Τό μέρος ύπάρχει έντός τοῦ \*Ολου καί έκπληρώνει τόν προορισμό του συμβάλλοντας στήν άρμονική τελειότητα τοῦ "Όλου, δμως δχι άρνούμενο, άλλά ἐκδιπλώνοντας τή δυκή του άτομικότητα. 'Από τήν ἄποψη αὐτήν τά πράγματα θεω-

ρούνται μέ βάση τή λειτουργία τους, όμως καί ή ούσία τους δέν χάνεται, μολονότι δέν μπορεϊ νά γνωσθεϊ (έντελῶς) ἀφιβῶς ἡ πεποίθηση, ότι τά πράγματα έχουν οὐσία, έπιτρέπει άλλωστε τήν άντικειμενική τους ἀποτίμηση και τήν όρθή τους ἔνταξη σέ τούτη ή ἐκείνη τή βαθμίδα τοῦ ἀρμονυκοῦ "Ολου. Πολύ διαφορετικά εἴναι τά πράγματα στό άναλυτικό-συνδυαστικό σχήμα σκέψης. Έδω δέν ύπάρχουν ούσίες ούτε πάγια πράγματα, παρά μονάχα ἔσχατα συστατικά στοιχεῖα, τά ὁποῖα ἐντοπίζονται μέ τή συνεπή ἀνάλυση, σημεῖα ή ἄτομα, τῶν ὁποίων ἡ ὑφή καί ἡ ὕπαρξη συνίσταται ἀπλῶς καί μόνο στή λειτουργία τους, δηλαδή στήν bανότητά τους νά σχηματίζουν διαρκώς νέους συνδυασμούς μαζί με άλλα σημεΐα ή άτομα. Έδω λοιπόν δέν μπορεί να γίνεται λόγος για αρμονία έδραζόμενη σε λίγο-πολύ σταθερές σχέσεις άνάμεσα στά μέρη καί στό "Ολο" ύπάρχουν μόνο συνδυασμοί, οι όποιοι συνεχώς άντυκαθίστανται άπό νέους και κατ' άρχήν **Ισότιμους. Τά πάντα μποροῦν καί ἐπιτρέπεται νά συνδυασθοῦν μέ τά** πάντα, γιατί τά πάντα βρίσκονται πάνω στό ίδιο έπίπεδο καί δέν ύπάρχουν όντολογικές προϋποθέσεις πού θά έξασφάλιζαν τό προβάδισμα όρισμένων συνδυασμών άπέναντι σέ άλλους.

Τά δύο αὐτά θεμελιώδη σχήματα σιέψης είναι ή συμπυκνωμένη ίδεατή μορφή καί συνάμα πλευρά όρισμένων ούσιαστικών γνωρισμάτων, τῶν ὁποίων τό ὑλικό σύστοιχο τό βρίσκουμε στήν ὑφή καί στή λειτουργία (δηλαδή στή συγκεφιμένη διάταξη ή κίνηση τῶν ἀτόμων καί τῶν ὁμάδων έντός) τῶν ἀντίστοιχων κοινωνικῶν μορφωμάτων. Έτσι, τό συνθετικό-έναρμονιστικό σχήμα σκέψης συναρτάται μέ ένα κοινωνικό μόρφωμα, όπου οί κοινωνικές διαφορές είναι, καί ἐπίσης γίνονται άντιληπτές, ως διαφορές ούσίας, συνάμα δμως δέν παγιώνονται (όπως γινόταν στήν ἱεραρχία τῆς societas civilis), άλλά διαμορφώνονται στό πλαίσιο ένός συναγωνισμού, ο όποῖος ώστόσο δέν καταλήγει, ή δέν πρέπει νά καταλήγει, στόν πόλεμο όλων έναντίον δλων, άλλά σ' ένα δυναμικό ἰσοζύγιο. 'Απεναντίας, τό άναλυτικόσυνδυαστικό σχήμα σκέψης συμβαδίζει μέ μιά συγκρότηση τής κοινωνίας, δπου οί κοινωνικές διαφορές δέν θεωρούνται πλέον ώς διαφορές ούσίας, άλλά ή κοινωνική κινητικότητα κατ' άρχην δέν γνωρίζει δρια καί ἐπιτρέπει ἀδιάκοπα καινούργια διανομή τῶν κοινωνικά διαθέσιμων ρόλων ὁ μαζικός χαρωκτήρας τούτης τῆς κοινωνίας ἐπιτρέπει —ἐφ' δσον δλα τά ἄτομα, ὄσα συνιστοῦν τή μάζα, συμμετέχουν στίς κοινωνικές διαδικασίες σέ δλα τά ἐπίπεδα-- ἄπειρους συνδυασμούς, τῶν

όποίων ή ποικιλομορφία καί συνάμα ή παροδικότητα παραμερίζει όλοκληρωτικά την ίδεα της οὐσίας καί στη θέση της βάζει λειτουργικά χριτήρια καί μόνον. "Ομως σέ σχήματα σκέψης μέ εθρύτεση κοινωνική σημασία δέν έκφράζονται μονάγα οἱ όψεις έκεῖνες τῆς κοινωνυόζο πραγματικότητας, οἱ ὁποῖες ὑποπίπτουν λίγο ἡ πολύ ἄμεσα στήν άντίληψη κοινωνικών ἀτόμων, άλλά ἐπίσης ἀρθρώνεται καί ἐκεῖνο πού θά μπορούσαμε νά όνομάσουμε άντίληψη ή αίσθηση τοῦ κόσμου στό σύνολό του, δηλαδή, στήν καντιανή γλώσσα, οἱ μορφές τῆς ἐποπτείας καί οἱ κατηγορίες τῆς νόησης. "Ηδη ἡ πλήρης ἄρθρωση τῆς ἄμεσα κοινωνικής διάστασης ένός περιεκτικού σχήματος σκέψης άπαιτεί τή διαμόρφωση μιᾶς ίδιαίτερης αἴσθησης τοῦ κόσμου — καί ἐπί πλέον ή διαμάχη γιά τό πῶς πρέπει νά γίνει αἰσθητός ὁ κόσμος ἀναγκαστικά άποτελεῖ ούσωστική πλευρά κάθε έντονου κοινωνικοιδεολογικοῦ άγώνα. Ή σύμπραξη τῶν δύο αὐτῶν παραγόντων μέσα στίς συγκεκριμένες συνθήκες τής στροφής ἀπό τόν ἀστικό φιλελευθερισμό στή μαζική δημοκρατία είγε ως ἀποτέλεσμα ὅτι τό πρωτεῖο τοῦ μεγέθους «χρόνος» μέσα στό συνθετικό-έναρμονιστικό σχήμα σκέψης τό διαδέχθηκε τό πρωτεΐο τοῦ μεγέθους «χῶρος» μέσα στό ἀναλυτικό-συνδυαστικό, ένῶ συνάμα σχετικοποιήθηκαν ή ἀπορρίφθηκαν κεντρικές κατηγορίες, δπως π.χ. ἐκείνη τῆς αἰτιότητας. Πῶς ἔφθασαν τά πράγματα ῶς ἐκεῖ καί ποιές μορφές πήρε ή άλλαγή τής αἴσθησης τοῦ κόσμου στό πλαίσιο τής αντυατάστασης τοῦ ένός σχήματος σκέψης ἀπό τό ἄλλο, θά τό δούμε λεπτομερώς. Προκαταβολικά πρέπει νά παρατηρήσουμε δτι έξετάζοντας αὐτό τό ζήτημα δέν πρέπει νά συγχέουμε τό ἐπίπεδο τῆς φιλοσοφικής, καλλιτεχνικής ή έπιστημονικής αζοθησης τοῦ κόσμου μέ τό έπίπεδο τῆς καθημερινῆς έμπειρίας. Καί τό τελευταΐο αὐτό ἐπίπεδο τροποποιείται βέβαια στήν πορεία της Ιστορίας, όμως έδω δέν έμφανίζονται τά ρήγματα έκεῖνα πού έμφανίσθηκαν κάμποσες φορές στό πρῶτο, ιδιαίτερα ἀπό τίς ἀπαρχές τῶν Νέων Χρόνων. Μέ ἄλλα λόγια: κάθε ἐπανάσταση, τήν ὁποία ἐπιφέρει στήν αἴοθηση τοῦ κόσμου ή φιλοσοφία, ή τέχνη ή ή ἐπιστήμη, δέν προξενεῖ ἀναγκαστυά καί μιάν άνθρωπολογική επανάσταση, μολονότι κατά κανόνα έχει όρισμένες μαροπρόθεσμες έπιδράσεις πάνω στό πῶς ἀντιλαμβάνονται τόν έξωτερικό πόσμο όρισμένες ποινωνικές όμάδες. 'Ο λόγος αὐτῆς τῆς διαφοράς έγχειται στό ότι οἱ ἐπαναστάσεις ὡς πρός τήν αἴσθηση τοῦ χόσμου δέν γεννιούνται άπό την ώριμη άνάγνη πλατειών μαζών νά δοῦν μέ ἄλλα μάτια τόν κόσμο καί τά άντικείμενα μέσα σ' αὐτόν, παρά

μάλλον ἀπό τήν πολεμική μιᾶς μικρῆς μειοψηφίας ἐνάντια στήν κυρίαρχη κοσμοεικόνα. Ἡ ἀλλαγή τῆς κοσμοεικόνας ἀποτελεῖ ἐπομένως περισσότερο πράξη συμβολική, ἡ ὁποία ἐπιβεβαιώνει τή νύτη τῆς μειοψηφίας τούτης ἀπέναντι στούς ἐπίσημους ἐποτροσώπους τῆς παλιᾶς κοσμοεικόνας, παρά μιάν ἀνατροπή τῶν κοινοτοπιῶν τῆς καθημερινῆς ἐμπειρίας, μέ βάση τίς ὁποῖες ξετυλίγεται ἡ ζωή τῶν πλείστον ἀνθρώπων ἡ τό πλεῖστο μέρος τῆς ζωῆς ὅλων τῶν ἀνθρώπων.

Στό σημείο αὐτό πρέπει νά κάμουμε κι άλλη μιά παρατήρηση μεθοδολογικοῦ χαρακτήρα. Στήν ἔρευνά μας, ή ὁποία χρησιμοποιεῖ τήν άντίθεση άνάμεσα σε συνθετικό-έναρμονιστικό καί άναλυτικό-συνδυαστικό σχήμα σκέψης καί έπίσης άνάμεσα σέ αίσθηση τοῦ κόσμου προσανατολισμένη στόν χρόνο καί αίσθηση τοῦ κόσμου προσανατολισμένη στόν χώρο, θά συγκεντρώσουμε κυρίως τήν προσοχή μας σέ πνευματικά προϊόντα καί σέ κοινωνικές πραγματικότητες, δπου συμπυκνώνονται μέ ἐνάργεια καθοριστικές δομές και τάσεις. Ἡ μεθόδευση αὐτή δέν πηγάζει ἀπό έναν ἐπιστημονικά ὕποπτο ἐκλεκτινασμό, στόν ὁποῖο οί προχείμενες συμπεριφέρονται ταυτολογικά πρός τά πορίσματα, παρά ή άναγκαιότητά της προιώπτει άπό τό γεγονός ότι οἱ προωθητικοί παράγοντες της ιστορίας των ίδεων και της κοινωνικής Ιστορίας άρχικά —καί γιά λίγο ή πολύ μακρό χρόνο— διόλου δέν άποτελοῦν τήν εύρύτερη πλευρά τοῦ ἐκάστοτε φάσματος. Μᾶλλον πρέπει νά συγκριθούν με άτμομηχανές, οἱ όποῖες σιγά-σιγά καταφέρνουν νά θέσουν σέ χίνηση μιά μάζα πού κατά μέγα μέρος παραμένει άδρανής. 'Ακόμα καί μετά τήν ἐπυκράτηση ἐνός καινούργιου σχήματος σκέψης ή μιᾶς καινούργιας κοινωνικής δομής είναι δυνατόν νά έπικρατούν άπό ποσοτική **ἄποψη φαινόμενα πού ριζώνουν στό παλιό. "Όμως τό ἀποφασιστικό** έρώτημα είναι σε κάθε περίπτωση ποιός καί τι άναλαμβάνει τή λειτουργία της άτμομηχανής, ποιός καί τι άποτελεϊ τόν άξονα γύρω ἀπό τόν όποιο στρέφεται ή εκάστοτε κεντρυτή άντιπαράθεση. Γιατί ή μόνιμη έτερογένεια τοῦ φάσματος, ή όποια όφείλεται έν μέρει στήν έμμονή τοῦ παλιοῦ καί ἐν μέρει στόν γρήγορο διαφορισμό ή καί στή διάσπαση τοῦ χαινούργιου, γεννᾶ συνεχῶς συγκρούσεις πού έξασθενίζουν τήν ελκτική δύναμη τῆς ἀτμομηχανῆς. Αὐτό πρέπει νά τονισθεῖ ένάντια σέ στρουκτουραλιστικές άπλουστεύσεις, άβάσιμες τόσο κοινωνιολογυιά δσο καί ἀπό τήν ἄποψη τῆς ἰστορίας τῶν ἰδεῶν, οἱ ὁποῖες πάνε να ύποβάλουν τήν έντύπωση ότι ένα σχήμα σκέψης ή ένας κοινωνικός σχηματισμός άντικαθίσταται έντελῶς ἀπό κάποιον άλλο ὡς

διά κτυπήματος μαγικής ράβδου. Όμως μονάχα ή πουαλομορφία καί ή άδιώνοπη πολεμική άντιπαράθεση στούς κόλπους τοῦ ίδιου σχηματισμού, είτε πρόκειται γιά σχηματισμό κοινωνικό είτε γιά έναν σχηματισμό μέσα στήν Ιστορία των ίδεων, μπορεί να έξηγήσει διαφορισμούς καί ρήγματα πού έγκαινιάζουν τή μετάβαση σέ άλλους σχηματισμούς οί δυνάμεις, οί όποῖες βρυμματίζουν τόν ύφιστάμενο σχηματισμό ή τήν ύφιστάμενη δομή, είναι κι αὐτές κατά κανόνα διασπασμένες και άντιφατικές. "Ετσι, δικόμα και στήν έποχή της κυριαρχίας τοῦ άστικου σχήματος σκέψης υπήρχαν ισχυρά παράλληλα και άντίδρομα ρεύματα: άλλά καί ή άντυατάσταση αύτοῦ τοῦ σχήματος σκέψης έγινε ἀπό πολλά ρεύματα ταυτόχρονα, τά ὁποῖα πολύ συχνά ἀντιμάχονταν σφοδρά τό ένα τό ἄλλο. Αὐτό βέβαια δέν ήταν ούτε σύμπτωση ούτε παρανόηση: γιατί ή γεννώμενη μαζυκή κοινωνία καί μαζυκή δημοκρατία ἀποτελοῦσε ἀπό τήν πλευρά της ένα σύνθετο καί έτερογενές ή αντιφατικό μόρφωμα, οἱ ἐπί μέρους ἐπόψεις καὶ τάσεις τοῦ ὁποίου ξπρεπε νά βροῦν κάθε μία τή δική της ίδεατή ἔκφραση.

#### ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΔΕΊΤΕΡΟ

## ΔΙΑΜΟΡΦΩΣΗ ΚΑΙ ΔΟΜΗ ΤΟΥ ΑΣΤΙΚΟΥ ΤΡΟΠΟΥ ΣΚΕΨΉΣ ΚΑΙ ΖΩΉΣ

#### 1. ΤΟ ΚΟΣΜΟΘΕΩΡΗΤΙΚΌ ΠΛΑΙΣΙΟ

'Η διαπίστωση, ότι τό ἀστικό σχήμα σκέψης ἐμπνεόταν καί ὑποβασταζόταν άπό μιά συνθετυκή-έναρμονιστική διάθεση καί πρόθεση, δέν βοηθεϊ τήν κατανόηση τῶν πραγμάτων ἐν ὄσφ ἀκόμη παραμένει άδιευχρίνιστο ποιά διαφορετικά ή καί άντιτιθέμενα στοιχεία έπρεπε νά συναρμοσθούν στό πλαίσιο του συγκροτητέου άρμονυκου "Ολου. Γιατί αρμονία με απόλυτη έννοια δεν ύπαρχει - ήδη επειδή δεν είναι δυνατόν νά βρεθεϊ κάποια σκοπιά, ἀπό τήν ὁποία θά μπορούσαν νά συλληφθοῦν μέ μιᾶς όλα τά στοιχεῖα, όσα ὑπάρχουν πραγματικά καί ίδεατά, γιά νά ένταχθοῦν σέ μιά καί μόνη ἀρμονική κατασκευή τό έγχείρημα της έναρμόνισης πρέπει λοιπόν νά ξεκινά πάντοτε άπό όρισμένα στοιχεΐα, ένω ή άπόφαση νά δοθεί τό προβάδισμα σέ άλλα στοιχεία γεννά και μιάν άλλη άντίληψη τῆς άρμονίας. Αὐτό συνεπάγεται πάλι ότι τήν ἐπιλογή τῶν στοιχείων, τά ὁποῖα θά συγκροτήσουν τό άρμονικό "Όλο, δέν τήν προσδιορίζει μιά ήδη ύφιστάμενη ψυχολογυτή ἀνάγιτη ἀρμονίας, παρά ἀντίστροφα: ἡ ήδη διαμορφωμένη προτίμηση πρός δρισμένα στοιχεΐα θέτει σέ κίνηση τό έγχείρημα τής έναρμόνισης, ἄν τοῦτα τά στοιχεῖα φαίνονται λίγο-πολύ ἐτερογενῆ ἀπό λογυκή ή όντολογυκή ἄποψη. Ταυτόχρονα, ή άνάγκη καί τό έγχείρημα της έναρμόνισης, καθώς και ή ἀπόφαση νά θεωρηθει ή ἀρμονία ώς ύψιστη άξία, συνδέονται μέ τήν ἐπιθυμία νά παρουσιασθοῦν οἱ θέσεις τοῦ ἀντιπάλου ὡς χαιοτικές κι ἔτσι νά τονισθεῖ ἡ ἀνικανότητά τους νά παράσχουν σταθερό βιοτικό προσανατολισμό. γιατί άρμονία σημαίνει πρώτα-πρώτα σταθμισιμότητα έδραζόμενη στή σταθερή θέση τών μερών μέσα στό πλαίσιο τοῦ "Ολου. Καί πράγματι, ἡ ίδέα τῆς άρμονίας, ως κανονιστικός άξονας της άστικης κοσμοθεώρησης, κρυσταλλώθηκε μέσα στήν άντίθεση έναντίον έκείνου πού στό κοινωνικοπολιτικό ἐπίπεδο ὀνομάσθηκε φεουδαλική ἀταξία ή φεουδαλικό χάος καί πού προβλήθηκε στό σύμπαν διά μέσου της θεολογυτής ή της μαγυτής έρμηνείας της φύσης. Τά ἐπί μέρους στοιχεῖα της άρμονίας ἐκείνης,

η ὁποία θά παραμέριζε τήν ἀταξία μέσα στή φύση καί στήν κοινωνία, προέκωψαν ἐπίσης μέσα στήν ταυτόχρονη ἀντίθεση πρός πολλούς ἐχθρούς σέ πολλά μέτωπα, καί ὁ διαφορετικός χαρακτήρας τῶν ἐχθρῶν τούτων εἰχε ὡς ἀποτέλεσμα τήν ἐσωτερική ἐτερογένεια τοῦ φάσματος τῶν τοποθετήσεων ἐναντίον τους, οἱ ὁποῖες ἔτσι ἔπρεπε νὰ ἐναρμονισθοῦν καί μεταξύ τους. Μέ ἄλλα λόγια, ἡ ἀστική κοσμοθεώρηση διαμορφώθηκε μέσα σέ ἀντιφατικές συνθήκες καί κάτω ἀπό τήν ἐπίδραση ἀντιφατικῶν παραγόντων ἐπί πλέον ποτέ δέν ἐπικράτησε κοινωνικά σέ τέτοια ἔκταση, ὥστε ἡ ἔκλειψη τῶν πολεμικῶν ἀναγκῶν νά σταματήσει τόν ἐσωτερικό της διαφορισμό. "Αλλωστε δέν μποροῦσε νὰ διεκδικήσει γιά τόν ἐαυτό της ἔνα ἰδεολογικό μονοπώλιο, σάν ἐκεῖνο π.χ. πού γιά πολύν καιρό εἰχε στήν κατοχή της ἡ θεολογία, ἤδη ἐπειδή εἰχε ἐξ ἀρχῆς ἐμφανισθεῖ μέ ἔμβλημά της τήν ἀτομική ἐλευ-

θερία γνώμης καί τήν άνοχή.

'Η άστυσή τάξη κατείχε κοινωνυσή (πρό πάντων οἰκονομυσή) ἰσχύ πολύ προτοῦ ἀποκτήσει τήν ἀποκλειστική ἤ (πολύ συχνά) μοιρασμένη μέ ἄλλους πολιτυκή κυριαρχία. 'Η άντίφαση άνάμεσα στήν κατοχή (περιορισμένης) ἰσχύος καί στήν (εύρεία) ἔλλειψη κυριαρχίας ἐξανάγκαζε σε συμβιβασμούς, οἱ ὁποῖοι ἀπό ψυχολογική ἄποψη άντικαθρεφτιζαν τήν άμφιρροπη κατάσταση μιᾶς κοινωνικής τάξης πού ήταν βέβαια έξαναγκασμένη νά ἔρθει σέ ἀντίθεση μέ τήν παραδοσιακή κοσμοθεωρία τῆς societas civilis, ταυτόχρονα δμως διαπίστωνε δτι τά δργανα της χυριαρχίας βρίσκονταν σέ ξένα χέρια χαί έτσι έτεινε (θέλοντας καί μή) έν μέρει νά μετριάσει ώς πρός τό περιεχόμενο τήν άντίθεση αὐτήν καί ἐν μέρει νά τή μεταφράσει στή γλώσσα τοῦ άντιπάλου, δηλαδή νά τή μετριάσει και ώς πρός τή μορφή. Αλλά και μετά τήν όλουληρωτική ή μερική πολιτική νίκη τῆς ἀστικῆς τάξης τό κύριο ρεύμα της αστυκής ίδεολογίας το χαρακτήριζε ή αναζήτηση του juste milieu — αὐτήν τή φορά ὄχι ἀπό φόβο μπροστά στήν ὑλική βία τῶν χυριάρχων, άλλά ἀπό ἔγνοια γιά τόν χίνδυνο ἐχ τῶν χάτω, ἐφ' δσον μάλιστα οἱ ἱδεολόγοι τῆς κοινωνικῆς δημοκρατίας ἰδιοποιήθηκαν συνθήματα άρχυκῶς ἀστυκά καί τούς ἔδωσαν καινούργιο περιεχόμενο. "Ετσι, ή ἀστική τάξη περιήλθε σέ δύσκολη θέση καί άναγκάσθηκε δλο καί περισσότερο να διαχωρίσει τή θέση της από τή ριζοσπαστική μεθερμηνεία τῶν ἴδιων της τῶν συνθημάτων δ,τι προηγούμενα ἀποτελούσε τουτικά σκόπιμη προσπάθεια προσέγγισης πρός την κυρίαρχη παραδοσιακή κοσμοθεωρία μεταβλήθηκε τώρα σέ μέσο περιχαράκωσης ενάντια στόν κίνδυνο εκ των κάτω. Στό γεγονός αὐτό όφείλει τό άστικό σχήμα σκέψης τή συνέχειά του μέσα στήν ίστορία των ίδεων παρά τίς εν μέρει σημαντικές μετατοπίσεις τόνου καί έμφασης, οί όποιες ἀναγκαστικά συμβάδιζαν μέ έξ ίσου σημαντικές ἀλλαγές τῆς

χοινωνωτής θέσης τής άστυτής τάξης.

"Ενα καλό παράδειγμα τούτης της συνέχειας τῶν θέσεων παρά την ταυτόχρονη άντιστροφή της πολεμμής τους αίχμης βρίσκουμε στό περιεκτικότερο ἀπ' ὅλα τά κοσμοθεωρητικά ἐπίπεδα, δηλαδή τό ὀντολογικό. Ή κοινωνική δημοκρατία του 19ου αί., διαλουθώντας τίς τάσεις του άριστερού έγελιανισμού καί προπαντός τόν διαφωτιστικό καί τόν συγκαιρινό της ύλισμό, τάχθηκε στήν πλειοψηφία της ύπέρ τής μονιστικής αντίληψης τοῦ Είναι, ἐπειδή θεωροῦσε τήν κατάργηση της παραδοσιασής ἱεραρχίας των έπιπέδων τοῦ Είναι ώς άναγκαῖο συμπλήρωμα ή καί ώς δρο της Ισοπέδωσης όλων των ταξιιών διαφορών οι έπίγειοι κύριοι έπρεπε νά γκρεμισθούν άπό τούς θρόνους τους ταυτόχρονα μέ τόν Κύριο έν τοῖς ούρανοῖς. Στή βαθύτατα πολιτυκή διαμάχη γύρω ἀπό τήν τύχη τοῦ Θεοῦ καί τήν όντολογυκή ύφή τοῦ κόσμου ή ἐπικρατέστερη ἀστυκή ἄποψη στρεφόταν ἐναντίον τοῦ άθεϊσμοῦ καί τοῦ μονισμοῦ — δμως σύτό δέν τό ἔκαμε γιά πρώτη φορά στήν πάλη έναντίον τῆς κοινωνυτῆς δημοκρατίας, άλλά ήδη πολύ πρίν, δταν ή βασική έγνοια ήταν δλότελα διαφορετική. Τό άστικό κύριο ρεύμα του Διαφωτισμού καταπολέμησε μέ την ίδια άποφασιστικότητα τίς μονιστικές-ύλιστικές τάσεις, οἱ ὁποῖες ἐμφανίσθηκαν μέ λογική άναγκαιότητα κυρίως τόν 18ο αί, μέσα στούς κόλπους τοῦ όρθολογισμού των Νέων Χρόνων, γιατί φοβόταν ότι ή προσχώρηση σέ τέτοιες αντιλήψεις θά έδινε εύπρόσδεκτα δπλα στόν θεολογικό άντίπολο σέ έποχή όπου ο παραδοσιακός δεσμός τῶν κανονιστικῶν ἀρχῶν καί τῶν άξιῶν μέ τό (ὑπερβατικό) πνεῦμα ἦταν αὐτονόητος γιά ὅλους σχεδόν τούς άνθρώπους. Υπό τίς συνθήνες αὐτές ή ὑποψία τοῦ άθεῖσμοῦ μετατρεπόταν άναγκαστικά στήν ὑποψία τοῦ μηδενισμοῦ, στήν ὁποία δέν μπορούσε να έκθέσει τον έσυτο της χομμιά ποιράταξη ή δμάδα άπ' δσες πρόβαλλαν σοβαρές άξιώσεις γιά κοινωνική κυριαρχία. `Από την άλλη μεριά, τέτοιες άξιώσεις δέν ήταν δυνατόν νά προβληθούν χωρίς νά καταπολεμηθεί ή παραδοσιασή θεολογυκή θέση στό ζήτημα τῶν σχέσεων μεταξύ 'Υπερβατικοῦ καί Εμμενοῦς, ἀφοῦ ὁ τρόπος, μέ τόν δποίο δρίζονταν οἱ σχέσεις τοῦτες, χρησίμευε στή θεμελίωση ήθυιῶν ἐπιταγῶν. Ἡ ἀστυκή σκέψη ἀσκεῖται στήν ἐργασία τῆς σύνθεσης καί

τῆς έναρμόνισης καθώς στρέφεται ένάντια στόν ύλιστικό, δυνητικά μηδενιστικό μονισμό και ταυτόχρονα ένάντια στήν άδρή θεολογική δυαρχία, πού νομιμοποιούσε τήν ήθική τῆς ἄρνησης τῶν ἐγκοσμίων, προσπαθώντας νά συμπλησιάσει τό Έντεῦθεν και τό Έκεῦθεν, τόν κόσμο και τόν Θεό, δηλαδή νά συλλάβει τή σχέση τους ὡς σχέση άρμονική χωρίς νά άμφισβητεῖ κατ' ἀρχήν τήν αὐτοτέλειά τους. Γι' αὐτό και ἡ ἀστική ἄρνηση τῆς κοφτῆς ἀντιπαράθεσης Θεοῦ και κόσμου δέν ἐκφράσθηκε σέ πακθεϊστικές και πανεκθεϊστικές κατασκευές, ἀλλά στήν προσπάθεια νά προσδεθεῖ ὁ Θεός ἀπό τή μιά στή φυσική νομοτέλεια, ὅπως τἡ διαπίστωνε ἡ φυσική ἐπιστήμη, και ἀπό τήν ἄλλη στά αἰτήματα τῆς καινούργιας ἀντιασκητικῆς-κοσμικῆς ἡθικῆς. "Ολα αὐτά ἔκαναν τώρα δευτερεῦσν τό γεγονός ὅτι ὁ Θεός ἐξοιολουθοῦσε νά ἀναγνωρίζεται ὡς ὁ δημιουργός τῆς φύσης και τῆς ἡθικῆς' γιατί τά ἔργα του περιγράφονταν και ἐρμηνεύονταν στό ἑξῆς ἀπό τἡ σκοπιά ἀστικῶν ἀντιλήψεων και ἀξιῶν.

' Η άρμονία τῶν σχέσεων Θεοῦ καί κόσμου έρειδόταν πρῶτα-πρῶτα στήν αύτοματική τους, δηλαδή στήν άδυναμία ή πάντως στήν άπροθυμία τοῦ Θεοῦ νά ἀνατρέψει τή φυσική νομοτέλεια μέ αὐθαίρετες καί άπρόβλεπτες έπεμβάσεις. Τούτη ή φυσυκή νομοτέλεια βρισκόταν άπό τήν πλευρά της ύπό τήν αἰγίδα τῆς ἰδέας τῆς ἀρμονίας, καί μάλιστα άποτελούσε τήν πρώτη μεγάλη άστική άνάπτυξη καί διασάφηση τούτης της ίδεας. Ή νομοτελής τάξη της φύσης έδειχνε κατά τρόπο παραδειγματικό πῶς πρέπει νά συμπεριφέρονται τά μέρη γιά νά ὑπηρετοῦν τό "Όλο, καί ἐπίσης ἔδειχνε ὅτι τό "Όλο, χωρίς νά ὑπάρχει ποτέ άνεξάρτητα άπό τά μέρη του, ώστόσο συνιστᾶ κάτι παραπάνω καί κάτι διαφορετικό άπό τό άπλό άθροισμα τῶν μερῶν του, δηλαδή κάτι πού διέπει τα μέρη μέ τήν ἐπήρειά του, ἡ ὁποία γίνεται παντοῦ αίσθητή, ἔστω κι ἄν δέν μπορεῖ νά ἐντοπισθεῖ ἐπακριβῶς. Τό σχήμα «"Ολο-μέρη» ἀποκτᾶ στό ἐξῆς δλο καί περισσότερη σημασία ὡς γενυα έγνωρο πρότυπο παρουσίασης καί έξήγησης τῶν πραγμάτων. Δέν πρέπει βέβαια νά παραγνωρίζουμε την πολεμική του Εποψη: γιατί παραμέρισε την άντίληψη της societas civilis γιά την leραρχυτή διάταξη τῶν συστατυιῶν στοιχείων τοῦ κόσμου τόσο στόν τομέα τῆς φύσης όσο καί στόν τομέα της κοινωνίας. "Αν στήν άντίληψη της societas civilis τό άρμονοιό "Ολο έμοιαζε μέ πυραμίδα, τώρα φαίνεται μᾶλλον σάν σφαίρα: ή άστυκή άνάγηκη γιά (κοινωνικό) διαφορισμό άφήνει βέβαια καί έδι περιθώρια γιά διαφορές βαθμίδας καί θέσης, αὐτές δμως

έμφανίζονται ώς μεταβλητά ἀποτελέσματα μεταγενέστερων έξελιξεων ή σκόπιμων ἐνεργειῶν καί ὅχι ὡς μεγέθη ἐξ ἀρχῆς δεδομένα καί ἀναγόμενα σέ ἀντολογικούς καί ἀνθρωπολογικούς παράγοντες. Μέ ἄλλα λόγια: ἡ ἐκ καταγωγῆς ἀνισότητα τῶν ἀνθρώπων ἐξαφανίζεται στήν ίδια ἔκταση καί μέ τήν ίδια ἔννοια ὅπως καί ἡ ἐτερογένεια τῶν διαφόρων στρωμάτων τοῦ Είναι μέσα στήν παραδοσιωτή κοσμοεικόνα — ταυτόχρονα ὅμως παραμένουν οἱ ὀφειλόμενες σέ κοινωνικούς λόγους ἀνισότητες μεταξύ τῶν ἀνθρώπων καθώς καί οἱ ὀφειλόμενες στή φυσική νομοτέλεια ποιοτικές διαφορές μεταξύ τῶν πραγμάτων τοῦ κόσμου. Τό θεμελιῶδες σχῆμα «"Ολο-μέρη» μποροῦσε λοιπόν νά ὑιανοποιήσει καί τὶς δύο πλευρές τῶν ἀστικῶν πόθων —κατ' ἀρχήν ἱσότητα καί ἔμπρωτος διαφορισμός τῶν μερῶν ἐντός τοῦ "Ολου— κι ἔτσι νά χρησιμεύσει τόσο στόν ἀγώνα ἐνάντια στίς παραδοσιωκές ἱεραρχίες ὅσο καί στή θεμελίωση ἀξιώσεων ἰσχύος καί κοινωνικοῦ κύρους πάνω σέ καινούργια βάση.

'Η ίδεα της άρμονίας, δπως συγκεκριμενοποιήθηκε στήν άντίληψη της αὐστηρης φυσυκής νομοτέλειας, είχε αἰσθητικά κίνητρα καί αἰσθητικό προσανατολισμό μονάχα μέ την εύρεία μαθηματική-γεωμετρική έννοια: ώς όμορφιά γινόταν αίσθητή ή σαφήνεια καί ή άπλότητα, καί μάλιστα στήν άντίθεσή τους πρός τίς τάχα περιττές και έπι πλέον συγκεχυμένες κατασκευές της σχολαστυής-άριστοτελυής έρμηνείας τῆς φύσης. "Ομως καθοριστικό ἤταν ἐδῶ κάτι ἄλλο, δηλαδή ἡ πεποίθηση ότι ή άρμονία τοῦ κόσμου καί ή νομοτέλεια τοῦ κοσμικοῦ γίγνεσθαι σημαίνει ipso facto σταθμισιμότητα καί έξουσιασιμότητα τῆς φύσης αὐτό πάλι ἔδινε ἔνα αἴσθημα σιγουριᾶς καί αὐτοπεποίθησης όφιβῶς στή δύσκολη στιγμή όπου ἔπρεπε νά παραμερισθοῦν οἱ παλιές μεταφυσικές βεβαιότητες. `Η σύνδεση άνάμεσα στήν ίδέα τῆς άρμονίας καί στην άνάγχη της σιγουριάς ύπηρξε έξ άρχης μιά σταθερά της άστυτης σκέψης καί πηρε τίς πιό διαφορετικές μορφές — άπό την προμηθεϊκή δρμή, την δποία έτρεφε ή βεβαιότητα της νίκης πάνω στήν δχι βέβαια πειθήνια, άλλά πάντως σταθμίσιμη φύση, ἴσαμε τό αίσθημα θαλπωρής τοῦ φιλισταίου, γιά τόν ὁποῖο άρμονία σήμαινε πρό παντός ζωή ἀπαλλαγμένη ἀπό κινδύνους καί ἀγῶνες. Τό ἀρνητικό νόημα της άρμονίας, έφ' δσον ή έννοιά της ταυτιζόταν μέ την έννοια της φυσυκής νομοτέλειας, ήταν βέβαια ὁ έξοβελισμός όλων τῶν ὑπερφυσικών παραγόντων άπό τό χοσμικό γίγνεσθαι, ήτοι ο έξοβελισμός δλων, δοα συνήθιζε νά διαβάζει ὁ θεολογικός άντίπαλος μέσα στό

κασμικό γίγνεσθαι, προκειμένου νά δικαιώσει τίς θεωρητικές του θέσεις καί τίς πρακτικές του έπιταγές. Ή σύνδεση της άρμονίας ώς φυσυτής νομοτέλειας μέ την ἐπιθυμία χυριάρχησης τής φύσης προσέδιδε στήν ίδεα της άρμονίας καί ένα θετικό νόημα, τό όποιο δμως ήταν δύκοπο. Γιατί ή αντίληψη της αύστηρης νομοτέλειας καί της μηχανικής ύφης της φύσης παρείχε βέβαια την έπαγγελία ή και τη βεβαιότητα της χυριαρχίας πάνω στή φύση, όμως άπό τήν άλλη πλευρά έθετε τό ζήτημα τοῦ ἔσχατου κανονιστικοῦ νοήματος τοῦ κόσμου. Από τήν ύφή καί τόν τρόπο λειτουργίας της μηχανής του κόσμου δέν μπορούσαν νά συναχθοῦν χανονιστικές ἐπιταγές, τό ἀντίθετο μάλιστα: οἱ κανονιστικές άρχες καί οι άξιες φαίνονταν τώρα νά μήν έχουν τελικό νόημα, νά άποτελουν ἀπλώς συναρτήσεις μηχανικών άναδευμάτων καί κινήσεων. 'Ακριβώς τό πρόβλημα τοῦ νοήματος καί τῶν κανονιστικῶν άρχῶν —πιό συγκεκριμένα: ἡ πολεμική ἀνάγνη νά κατανικήθεῖ ὁ θεολογικός άντίπαλος στό πεδίο αὐτό καί νά άποδειχθεῖ ή οἰκεία ἰκανότητα πρός χυριαρχία μέσω της προσφοράς χαλύτερων άξιῶν— έξανάγκασε τήν άστυςή σκέψη νά συμπληρώσει τήν έννοια έκείνη τῆς άρμονίας, ή όποία κυρίως γινόταν άντιληπτή ώς (μηχανική) φυσική νομοτέλεια, μέ μιά δεύτερη, κατά βάση ήθυτης και αἰσθητυτής ύφης. "Ωστε πρώτα έκμηχανίσθηκε ή κοσμοευκόνα προκειμένου νά διασφαλισθεῖ ἡ νύκη πάνω στή θεολογική ἐρμηνεία τοῦ κόσμου, καί κατόπιν άνωμελύφθηκε ή όμορφιά τῆς φύσης — τούτη τή φορά όχι ώς ή άπέριττη καί άφηρημένη γεωμετρική όμιορφιά, άλλά ώς ή άπτή όμιορφιά τοῦ βουνοῦ, τοῦ λειμώνα, τοῦ ποταμοῦ καί τῆς θάλασσας, τῶν ὁποίων ή μορφή είναι καθ' αὐτήν ἀσύμμετρη, ἀλλά στή συμπαράθεσή της μέ άλλες τέτοιες ἀσύμμετρες μορφές συγκροτεῖ μιά καί μόνη ἀρμονία στό πλαίσιο ένός περιεκτικοῦ Όλου. Τό θεμελιώδες σχήμα «Όλο-μέρη» παραμένει, όμως ερμηνεύεται όχι ώς μηχανυτή συναρμογή μερών συμμετρυκών καθ' αὐτά σέ ένα Όλο συμμετρικό ήδη, λόγφ τῆς συμμετρίας τῶν μερῶν του, ἀλλά ὡς ἀπορρόφηση τῆς καθ' αὐτήν εὐχάριστης άσυμμετρίας τῶν μερῶν μέσα στήν ἐπιβλητική συμμετρία τοῦ "Ολου.

Η ώραία, άγαθή και κοντά σέ όλα αὐτά νομοτελεισοή φύση ἀποτελοῦσε κατά κάποιον τρόπο τήν ὁρατή και ἀπτή ἐγγύηση τῆς πραγματικότητας τῶν ἀξιῶν και τῶν κανονιστικῶν ἀρχῶν. Τό «ὁμολογουμένως τῆ φύσει ζῆν» πῆρε πάνω στή βάση τούτης τῆς ἀντίληψης γιά τή φύση περιεχόμενο και νόημα συγκεκριμένο — δηλαδή ἐκεῖνο πού πρόβαλλαν μέσα στή φύση οἱ ἀστικές ἀξιολογικές ἰδέες. Τό παλιό

Υπερβατικό στήν ἀπότομη ἀντιπαράθεσή του πρός τόν ύλικό κόσμο έγινε πιά περιττό γιά τή θεμελίωση κανονιστικών άρχων στόν βαθμό πού τό Έντεῦθεν ἔπαψε νά 'ναι κοιλάδα δακρύων καί ή φύση άνέλαβε τήν άρμοδιότητα να προσδιορίζει τίς κανονιστικές άρχές. Γιά να τό κάμει αύτό, ἔπρεπε βέβαια νά εἶναι κάτι παραπάνω ἀπό βουβή καί άδρανής ύλη, κι έτσι άπό άμιγής μηχανή έγινε μητρική θεότητα, ή δποία βέβαια δνομαστικά έξακολουθοῦσε νά βρίσκεται ύπό την έπιχυριαρχία τοῦ δημιουργοῦ της - τώρα όμως στόν δημιουργό τοῦτον έπιτρεπόταν να φτιάξει μονάχα μιά φύση πού ώς έκ τῆς λειτουργίας της ήταν αὐτόνομη καί αὐτάρκης ἀπό κανονιστική ἄποψη. 'Από τή στιγμή πού στή φύση ώς φύση προσδόθηκε μιά καθοριστική κανονιστική διάσταση, άπό τή στιγμή δηλαδή πού φύση και Λόγος, ύλη καί πνεύμα συμπλησίασαν πάνω στή βάση της διπλής περιχαράκωσης ένάντια στήν παλιά (πνευματοκρατυςή) δυαρχία καί στόν σύγχρονο (ύλιστικό) μονισμό, ήταν δυνατόν να νοηθεί και ή σχέση φύσης καί πολιτισμού διαφορετικά άπό πρίν. Ο πολιτισμός δέν χρειαζόταν νά είναι πιά άσκητική, κι ἀκόμα καί τότε άβέβαιη ή παροδική μόνον, ὑπέρβαση τῆς φύσης, παρά ὄφειλε νά ἀποτελέσει ἀπόρροια τῆς ἐπενέργειας της κανονιστικής διάστασης της φύσης. 'Ο (ὑγιής) πολιτισμός θά ήταν λοιπόν ή ένεργοποίηση τοῦ έγγενοῦς Λόγου τῆς φύσης πάνω στό ἐπίπεδο τῆς συμβίωσης τῶν ἀνθρώπων. Ο Λόγος μοιάζει σάν τό ἀπόσταγμα τῆς (ἰδεώδους) φύσης καί μολονότι ὀφείλει νά διαθέτει τή βούληση καί την Ικανότητα νά δαμάζει κάποιες καθ' αὐτές τυφλές και άλογες επόψεις της (άνθρώπινης) φύσης, ώστόσο αὐτό δέν τό κάνει όπως τό κάνει ή ἄσκηση καί ή ἄρνηση τῶν ἐγκοσμίων, άλλά διοχετεύοντας σκόπιμα τό άλογο στούς εκάστοτε προσφυείς τομείς δραστηριότητας. Έτσι ὁ Λόγος, συγκροτώντας τόν πολιτισμό, παραμένει συνυφασμένος μέ τή φύση, μόνο πού τό κέντρο βάρους μετατοπίζεται άναγκαστικά, έφ' όσον μέσα στόν πολιτισμό αύτονομεῖται ή χανονιστική διάσταση της φύσης καί φτάνει σ' έναν βαθμό συνειδητότητας αδύνατο σέ οποιονδήποτε άλλον τομέα της ανόργανης καί οργανικής φύσης. Ή άρμονία φύσης και πολιτισμοῦ παίρνει έτσι τή μορφή μιᾶς ἐνότητας ὕλης καί Λόγου, δπου ή φύση παρέχει δσα ὑλικά θά εκλεπτύνει κατόπιν ὁ Λόγος μέ βάση τήν άξιολογία του — όμως τά ύλικά είναι έξ αἰτίας τῆς καταγωγῆς τους άρκετά εύγενῆ ώστε νά ἐπιδέχονται ἐπεξεργασία σύμφωνα μέ τίς κανονιστικές προθέσεις τοῦ Λόγου, ἐνῶ ἀπό τήν πλευρά του ὁ Λόγος ποτέ δέν ἀπομακρύνεται ἀπ'

δ,τι τοῦ δίνει ή φύση, δηλαδή δέν άντιλομβάνεται τήν αὐτονομία του

ώς δυκαίωμα νά κατατυραννεῖ τή φύση.

'Η ίδια έπιθυμία έξισορρόπησης της φύσης καί του Λόγου, του πνεύματος καί της ύλης, των κανονιστικών άρχων καί των ψυχορμήτων στό πλαίσιο ένός περιεκτικοῦ άρμονικοῦ "Ολου ἐμψυχώνει καί τήν άστυκή άνθρωπολογία. Ἡ ἐπιδίωξη τῆς ἐναρμόνισης, ἡ ὁποία στό οντολογικό επίπεδο στηριζόταν στή διπλή άντίθεση ενάντια στή δυαρχία καί στόν μονισμό ή στήν πνευματοκρατία καί στόν ύλισμό, στόν χώρο της άνθρωπολογίας γεννήθηκε άπό τή διπλή άποστροφή ένάντια στήν όλοκληρωτική ἀπορρόφηση τοῦ ἀνθρώπου μέσα στήν ύλική φύση καί συνάμα ἐνάντια σέ μιά τέτοια ἀνύψωσή του πάνω ἀπό τή φύση, ώστε μονάχα στόν οὐρανό νά μπορεῖ νά βρεῖ τήν άληθινή του ἐστία. 'Απ' αὐτήν τή οκοπιά ή συνεχής ὑπόμνηση τοῦ γεγονότος, ὅτι ὁ άνθρωπος ριζώνει μέσα στή φύση, χρησίμευε ώς ἐπιχείρημα ἐνάντια στή βλαβερότητα, καί μάλιστα τήν άλυσιτέλεια, της άσκητυτης ήθυτης, ένῶ ή τουτόχρονη έμμονή στόν ἔμφυτο ἀνθρώπινο Λόγο σκόπευε νά παραμερίσει την ύποψία του μηδενισμού. Η άντίληψη, ότι ὁ άνθρωπος χάρη στόν Λόγο του κυριαρχεί πάνω στή δυκή του φύση, συνδεόταν βέβαια στενά καί μέ τήν πεποίθηση ότι είναι δυνατόν νά κυριαρχηθεϊ καί ή έξωτερική φύση, συνδεόταν δηλαδή μέ τή σύγχρονη φυσική έπιστήμη καί μέ την πίστη στή φυσυκή νομοτέλεια. "Ομως έπαιρνε άναγγιαστικά άλλο νόημα δταν ή φύση σήμαινε τήν άνθρώπινη φύση, δπότε ο πολεμικά άπαραίτητος, δηλαδή στρεφόμενος ένάντια στήν παραδοσιωτή θεολογία, τονισμός της φυσικής ύφης τοῦ ἀνθρώπου κινδύνευε νά έρμηνευθεί μέ την έννοια ότι ο άνθρωπος υπόκειται στή σιδερένια φυσική νομοτέλεια έξ ίσου δσο καί όλα τά άλλα φυσικά όντα, καί επομένως τά λεγόμενα γύρω ἀπό τήν έλεύθερη βούληση καί τήν ήθυκή σε τελευταία ἀνάλυση είναι κενά περιεχομένου. Μέ ἄλλα λόγια ἔπρεπε νά παρασχεθεῖ ἡ ἀπόδειξη ἥ ἐν πάση περιπτώσει νά προβληθεῖ ό Ισχυρισμός ότι ό άνθρωπος είναι φύση καί συνάμα είναι ή μπορεί νά είναι χύριος της (δυτής του) φύσης. Τά ψυχόρμητα, τά πάθη καί τά έγωιστικά κίνητρα έπρεπε νά άναγνωρισθοῦν σέ δλη τους τήν ἰσχύ καί τήν ἐπήρεια, δηλαδή σέ όλη τους τήν άνθρωπολογική άναγκαιότητα, διμως ή κανονιστική διάσταση τής άστικής άντίληψης γιά τή φύση ἐπιβαλλόταν και ἐδῶ διά μέσου τῆς πεποίθησης, ὅτι τά τέτοια ψυχόρμητα καί κίνητρα μπορούν νά διοχετευθούν ή νά καθοδηγηθούν σκόπιμα ήδη ἐπειδή περιέχουν ἀπό μόνα τους μιάν αὐτορρυθμιστυτή ἀρχή.

Η έγωιστική ή καί άχαλίνωτη καθ' αὐτήν ἀνθρώπινη φυσική ὕλη μποροῦσε νά ἀποτελέσει μιάν ἐξαιρετικά πλαστική πρώτη ὕλη στά χέρια ἐνός Λόγου πού δέν κατανοοῦσε τόν ἐαιτό του ὡς ἐχθρό ἡ ἀντίπαλο τῶν ψυχορμήτων, ἀλλά ὡς καλοπροαίρετο σύμβουλο ή παιδαγωγό τους. Κάτω ἀπό τήν καθοδήγησή του ἡ ἐνστικτώδης ἐγωπάθεια, τῆς ὁποίας τό ἀνθρωπολογικό βεληνεκές συνειδητοποιήθηκε ἀναγαιστικά κάτω ἀπό τίς συνθήκες τοῦ καπιταλιστικοῦ άνταγωνισμοῦ καί στό φῶς ὁσων ἰδεολογιῶν τόν νομιμοποιοῦσαν, μποροῦσε νά μεταμορφωθεῖ σὲ πεφωτισμένη φιλαυτία ὑαινή νά διαβλέψει ὅτι τό ίδιο της τό συμφέρον τῆς ὑπαγορεύει νά σέβεται τά δικαιώματα καί τίς ἐλευθερίες τῶν ἄλλων. Μ' αὐτόν τόν τρόπο ἡ ἀνθρωπολογική καί ἡθική προβληματική ἐκβάλλει στό γνωστό μας ζήτημα τῶν σχέσεων φύσης καί πολιτισμοῦ πάνω στή βάση τῆς κανονιστικῆς ἔννοιας τῆς φύσης.

Εδώ πρέπει νά παρεμβάλουμε μιάν έπιπρόσθετη παρατήρηση σχετικά με την έννοια τοῦ Λόγου μέσα στό ἀστικό κοσμοθεωρητικό πλαίσιο. 'Ο Λόγος ώς έννοια καί ώς σύνθημα στρεφόταν κατ' άρχην καί έξ άρχῆς ενάντια σε δ,τι όνομαζόταν «πίστη» καί «αύθεντία», δηλαδή έτερόνομος προσδιορισμός της άνθρώπινης σκέψης καί δράσης. Στήν προοπτική αὐτήν τό κέντρο βάρους δέν ἔπεφτε τόσο στίς γνωστικές δυνατότητες του Λόγου όσο στήν bιανότητά του νά έκπροσωπεϊ μέ παρρησία και αύτοπεποίθηση τις κανονιστικές άρχές και τά αιτήματα της άστικης χοσμοθεωρίας των Νέων Χρόνων. Ο Λόγος δέν ταυτιζύταν λοιπόν άναγκαστυκά μέ τήν καθαρή νόηση, δμως ἔπρεπε όπωσδήποτε νά παίρνει θέση στόν ίδεολογικό καί κοινωνικό άγώνα. 'Ως προασπιστής κανονιστικών άρχων άπό τή φύση τους οἰκουμενικών, πρόβαλλε κι ο ίδιος οἰκουμενικές ἀξιώσεις, καί μέ τήν οἰκουμενικότητά του αὐτήν κατείχε τήν ίσχύ τῆς φυσυτῆς νομοτέλειας: μέσα στό ίδεατό του "Ολο συγκρατούσε τά διάφορα στοιχεία κατά τόν ίδιο τρόπο όπως συγκρατούσε καί ό φυσικός νόμος τά ύλυκά συστατικά τού κόσμου. 'Από τήν άποψη σύτην ο Λόγος άποτελούσε τήν όργανωτική άρχή τῆς άρμονίας, δηλαδή καθόριζε ποιά θέση θά ἔπαιρνε τό κάθε μέρος μέσα στό "Ολο. Στόν βαθμό πού αὐτή του ή άρμοδιότητα εκφραζόταν με επιταγές και άπαγορεύσεις, ο Λόγος δφειλε νά διαφορισθεί άπό τά αἰσθητά, δηλαδή νά προσεγγίσει τόν χαρακτήρα τῆς χαθαρής νόησης. 'Από κοινωνιολογική ἄποψη ἀποτελούσε έτσι μιά βαθμίδα δυαιοδοσίας, ή όποία έντελλόταν τήν παραίτηση από τήν

άμεση ή άνεξέλεγετη ὑανοποίηση σέ μιάν ἐποχή ὅπου ὑπῆρχε ἡ ἀνάγεη τῆς φειδοῦς καί τῆς συσσώρευσης, ὅπου δηλαδή ὁ ἡδονισμός δέν εἴχε γίνει ἀκόμη μαζυκή κοινωνυκή στάση μέ ἄμεσες οἰκονομικές συνέπειες, παρ' ὅλη τὴν ἄρνηση τοῦ παλαιοῦ ἀσκητικοῦ ἰδεώδους.

Οὶ λόγοι για τόν προσανατολισμό τῆς ἀστικῆς κοσμοθεωρίας πρός τό Έντεῦθεν δέν χρειάζεται να έξηγηθοῦν έδω μέ ίδιαίτερες λεπτομέρειες. 'Αρκεϊ ή κοινότοπη ύπόμνηση τῆς έντελῶς καινοφανοῦς μέσα στήν παγκόσμια Ιστορία, καί έπιπλέον χαρακτηριστικής, θέσης καί άξίας της συστηματυίης ούκονομυίης δραστηριότητας στή ζωή της άστικής τάξης, όν βέβαια έχουμε κατά νοῦ όλες τίς συνέπειες ή τά συμπαρομαρτούντα της - ἀπό τήν ἔννοια τοῦ (φυσικοῦ καί κοινωνιχοῦ) νόμου ἴσαμε τήν ἀνθρωπολογία τοῦ homo occonomicus. 'Η έπιστημολογυτή ἀπόρροια τοῦ προσανατολισμοῦ πρός τό Ἐντεῦθεν ήταν πάντως ή εξ ίσου ραγδαία ανάπτυξη τῶν ἐπιστημῶν τῆς φύσης καί τοῦ ἀνθρώπου, μολονότι ἡ πρώτη καί ἀποφασιστική μάχη ἐνάντια στή θεολογυκή κοσμοθεωρία κερδήθηκε στό πεδίο τῶν πρώτων. Τούτη ἡ παράλληλη ανάπτυξη, ή όποια ίσως ξενίζει στό φῶς τῆς σημερινῆς διάστασης άνάμεσα στίς έπιστημες της φύσης καί στίς έπιστημες τοῦ άνθρώπου, στήν πραγματικότητα ήταν έντελώς φυσική. Γιατί ή όντολογυκή άνατίμηση τῆς φύσης στρεφόταν ένάντια στήν κοσμοθεωρία τῆς societas civilis στό ίδιο μέτρο καί κατά τήν ίδια έννοια δπως καί τό πρωτείο της άνθρωπολογίας, τό όποιο πηρε τώρα τή θέση του πρωτείου της θεολογίας. 'Ο ἄνθρωπος ἔπρεπε νά βγεῖ ἀπό τή σκιά τοῦ Θεοῦ προκειμένου νά άφοσιωθεῖ στό Ἐντεῦθεν ή στή φύση καί ή φύση ή ο αίσθητός κόσμος ἔπρεπε νά άνατιμηθεῖ προκειμένου νά άποτελέσει τό άξιο πεδίο δραστηριότητας τοῦ άνθρώπου μετά τή χειραφέτησή του ἀπό τό Έκειθεν. Η δραστυκή άλλαγή τών κοσμοθεωρητικών προτεραιοτήτων φάνηκε στό περιεχόμενο τής άστικής φιλοσοφίας των Νέων Χρόνων, ή όποια παραμέρισε άμεσα ή έμμεσα (δηλαδή μέ τή βοήθεια άγνωστυμστικών έπιχειρημάτων) τά παραδοσιακά μεταφυσικά και δντολογικά προβλήματα και προσανατολίσθηκε πρός τή γνωσιοθεωρία καί τήν ήθυκή -- κλάδους άναφερομένους άμεσα στόν ἄνθρωπο, δηλαδή στήν ύφή τῶν γνωστυιῶν του δυνάμεων καί στό νόημα τῶν πράξεών του. Στήν ἐπυφάτηση τοῦ πρωτείου τῆς ἀνθρωπολογίας οφειλόταν και ή ανοδος των ιστορικών επιστημών που στάθηκαν τυπικό προϊόν της άστικης έποχης και διαμόρφωσαν την κατεύθυνση της πνευματυσής της ζωής. Μέσα στήν Ιστορία Ειδιπλώνεται

ή ενεργοποιείται ή ανθρώπινη φύση — καί ή προσπάθεια νά έπισημανθούν έντός της νομοτέλειες ή να έξιχνιασθεί ή έπιρροή ύλυκών παραγόντων, άπό τούς γεωγραφικούς ζααμε τούς οἰκονομικούς, πήγαζε στό άστικό πλαίσιο σκέψης δχι τόσο άπό τήν έπιθυμία νά σχετικοποιηθεϊ ή άνθρώπινη αὐτονομία όσο άπό τήν πρόθεση νά τερματισθούν οἱ ἀστάθμητες ἐπεμβάσεις τοῦ Θεοῦ στό χοσμικό γίγνεσθαι. Επί πλέον ή στροφή πρός τήν ίστορία ύπηρετούσε τήν έξ ίσου πολεμική πρόθεση να θεμελιωθεϊ ή ίδέα τῆς προόδου καί ἔτσι να καταδειχθεϊ ότι ήταν άναπόδραστη ή κατάρρευση τῶν προαστυιῶν κοινωνικών σχηματισμών και ή νίκη τής άστικής κοινωνίας και τών άστικών άξιών. 'Ο άστικός έξελικτισμός — ὁ ὁποῖος άρχικά έμφανίσθηκε μέ άσαφή τρόπο στήν άντίληψη τῶν πρώιμων Νέων Χρόνων γιά τή veritas filia temporis καί στήν ἐποχή ἀκόμα τοῦ Διαφωτισμοῦ θεμελιώθηκε μέ άντιφάσεις σέ ίστορική χυρίως βάση, γιά νά συγκροτηθεί κατόπιν στήν πορεία τοῦ 19ου αἰ. ὡς οἰκουμενικό σύστημα ἐκτεινόμενο έξ ίσου στή φύση καί στήν Ιστορία— συνιστούσε τήν άντίθεση πρός τή θεολογυκή θεωρία της παγιότητας της φύσης καί τῶν ζωυιῶν είδων, πού άπό την πλευρά της πρόβαλλε μέσα στόν κόσμο την άξιωση τῆς societas civilis νά παραμείνει αἰώνια καί άμετάβλητη. 'Ωστόσο στήν άστική άντίληψη ή ίδεα τῆς προόδου καί τῆς ἐξέλιξης ζευγάρωνε μέ την ίδεα της τάξης, πράγμα κατανοητό άπό ψυχολογική καί κοινωνιολογική ἄποψη. Τούτη ή άμφιρρέπεια ή διπλή μέριμνα έκφράσθηκε έπιστημολογικά μέ τήν άνοδο έπιστημών, οἱ ὁποῖες ήθελαν νά μελετήσουν τήν άνθρώπινη κοινωνία (καί) στή στατική της διάρθρωση. Μιά τέτοια ἐπιστήμη ἔγινε έν μέρει τουλάχιστον ἡ κοινωνιολογία, καί μάλιστα ἀπό τίς ἀπαρχές της στήν ἐποχή τοῦ Διαφωτισμοῦ, ἀλλά καί ή νεότερη πολιτυκή οἰκονομία, πού διαμορφώθηκε παράλληλα μέ τήν χοινωνιολογία χαί έμπνεόταν ἀπό τήν ἀντίληψη ὅτι ἔνα ἀόρατο χέρι μετατρέπει τό χάος τῶν ίδιοτελῶν ή κοντόθωρων πράξεων τῶν ἀτόμων σέ άρμονικό ἰσοζύγιο.

Η προσπάθεια νά συνταιριασθούν θεωρητικά ή τουλάχιστον νά συλληφθούν ένιαϊα ή πρόοδος καί ή τάξη, ή έξέλιξη καί τό άρτιο "Όλο, ή δυναμική καί ή στατυτή, άποτελούσε σημαντική έποψη τής γενικής άστικής έναρμονιστικής έπιδίωξης, δμως δέν μπορούσε νά άναιρέσει τό προβάδισμα τής διάστασης του χρόνου μέσα στήν άστική αἴσθηση του κόσμου — ἄλλωστε δέν ήταν αὐτή ή πρόθεσή της. Τό "Όλο καί ή τάξη παρέμεναν κορεσμένα μέ χρόνο, ὑπό τήν έννοια ὅτι γίνονταν

άντιληπτά ώς ἔσχατη καί ὕψιστη ή μεστότερη φάση μιᾶς έξέλιξης. Αχόμη και μεγέθη, τα όποῖα έξ αἰτίας τῆς χεντρυτῆς χανονιστικῆς τους θέσης καί λειτουργίας δέν έπιτρεπόταν να διαλυθοῦν μετατρεπόμενα σέ άμιγή ίστορυκή χίνηση, όπως π.χ. τά μεγέθη «ἄνθρωπος» χαί «φύση», θεωρήθηκαν, μέ βάση τά νεότερα έπιστημονικά πορίσματα, δλο καί περισσότερο ύπό τήν εποψη τοῦ χρόνου, δηλαδή ώς προϊόντα μιᾶς ἐξέλιξης μέσα στόν χρόνο. Τό χάσμα ἀνάμεσα στόν κανονιστικό τους χαρακτήρα καί στό γεγονός τῆς ὑλικά προσδιορισμένης ἰστορικότητάς τους γεφυρώθηκε μέ την άντίληψη ότι έντός καί διά μέσου της ίστορυτης τους έξέλιξης ένεργοποιήθησε μιά πρωταρχική, άν καί έμβρυώδης μόνο καταβολή: σ' αύτό τό πρότυπο σκέψης άνταποκρινόταν δομικά τό ἀστικό ίδεῶδες τῆς ἀγωγῆς. Ἐπί πλέον τά συστατικά στοιχεία της έμπειρικά δεδομένης ποικιλομορφίας του κόσμου θεωρήθηνων όχι στήν (τυχαία) συμπαράταξή τους μέσα στόν χώρο, άλλά στήν (άναγχαία) ἀριολουθία τους μέσα στόν χρόνο. "Ο,τι βρίσκεται μέσα στόν παρόντα καί άντιληπτό χώρο έντάσσεται συνάμα στόν χρόνο, έτσι ώστε τό μέτρο χρίσης καί άξιολόγησης τῶν πραγμάτων δέν τό δίνει ή παράλληλη παρουσία τους μέσα στόν ίδιο χώρο, άλλά ή διαφορετική τους (προ)ίστορία: οἱ πρωτόγονοι λαοί π.χ., πού ζοῦν τήν ίδια έποχή μέ τούς πολιτισμένους καί δίπλα τους, βρίσκονται βέβαια στόν ίδιο (πλανητικό) χῶρο μ' αὐτούς, ὅμως ἀποφασιστικό δέν φαίνεται αὐτό τό γεγονός παρά ή σκέψη ὅτι ἐκπροσωποῦν μιά πρώιμη καί άπό καιρό ξεπερασμένη φάση στήν ίστορία τῆς άνθρωπότητας. 'Η άστυτή κοσμοθεώρηση καί αἴσθηση τοῦ κόσμου ήταν ἀναγκασμένη νά ἐπιμείνει σέ τοῦτο τό προβάδισμα τοῦ παράγοντα «χρόνος» ή τῆς Ιστορικά νοούμενης χρονικότητας, γιατί έξ άρχῆς ήταν συνυφασμένη μαζί του: αὐτό ἀυριβῶς τό προβάδισμα εἶχε ἐπιστρατεύσει ἄλλωστε γιά νά κλονίσει τήν άξίωση τῆς societas civilis ὅτι ἡ δομή της ἐνσάρχωνε τήν ύπεριστορυκή βούληση τοῦ Θεοῦ ὡς πρός τήν ὀργάνωση τῆς συμβίωσης των άνθρώπων, καί σ' αύτό κατέφευγε έπίσης όταν έπικαλούνταν τό «πνεύμα της έποχης» γιά νά περιβάλλει τά αἰτηματά της μέ το φωτοστέφανο τῆς ἱστορυκῆς καὶ συνάμα ήθυκῆς ἀναγκαιότητας. Τούτη ή λειτουργία τοῦ μεγέθους «χρόνος» μέσα στήν άστυκή αἴσθηση τοῦ κόσμου ἐξηγεῖ e negativo γιατί τό ἀναλυτικό-συνδυαστικό σχήμα σκέψης χρειάσθηκε να τονίσει τό πρωτείο τοῦ μεγέθους αχώρος».

'Η Φύση, δ "Ανθρωπος και ή 'Ιστορία ὑπῆρξαν οἱ μεγάλες θεότητες

της αστυτης ίδεολογίας ή μυθολογίας, μολονότι διάφοροι τακτυτής φύσεως συγκρητισμοί μέ συναφεῖς προαστικές ίδέες ἔπαιξαν ρόλο λίγο-πολύ σημαντικό προκειμένου να διαμορφωθοῦν οἱ ἰδέες αὐτές, ἔτσι ώστε να έκανοποιούν τίς ανάγκες του αστικού πανθέου. Τό δτι θεωροῦνταν ὡς ἀντότητες ή ὑποστάσεις μέ ἀμετάβλητο πυρήνα, παρά τήν άλλαγή ή καί τήν παροδικότητα τῶν συμβεβηκότων τους, ἔδειχνε τήν άνικανότητα ή μάλλον τήν άπροθυμία της άστικης σκέψης νά ξεκόψει άπό τήν ίδεα τῆς οὐσίας. Ἡ ἀστική φυσική ἐπιστήμη καί φιλοσοφία καταπολέμησε ἀποφασιστικά, βέβαια, την ἀριστοτελική-σχολαστική διδασκαλία της ούσίας, καθώς και τη στηριζόμενη σ' αύτην όντολογία καί μεταφυσική, άντιπαραθέτοντάς της τήν έννοια τῆς λειτουργίας καί τή λειτουργική ἀντίληψη τοῦ (φυσικοῦ) νόμου. Ἡ λειτουργική ἐρμηνεία τοῦ κόσμου δέν ἐξωθήθηκε δμως ἴσαμε τό σημεῖο ὅπου ὅλες οἱ ούσίες, και οι ύλικές, θά ἔπρεπε νά άναχθοῦν σέ ἀπλά άθροίσματα μεταβλητών λειτουργιών, αύτό έγινε μόνον όταν έπικράτησε τό άναλυτικό-συνδυαστικό σχήμα σκέψης καί είχε, δπως θά δούμε, σημαντιχότατες συνέπειες τόσο γιά τήν ἔννοια τῆς ῦλης δσο καί γιά τήν ἔννοια τοῦ ἀνθρώπινου προσώπου. "Ομως ἡ ὀντολογική ἀνατίμηση τῆς φύσης καί τοῦ ἀνθρώπου, ὅπως τήν ἐπιχείρησε ἡ ἀστυκή σκέψη ἐνάντια στή θεολογυκή κοσμοθεωρία, θά άφαιροῦσε ή ίδια τό ἔδαφος κάτω ἀπό τά πόδια της, αν διέλυε αμέσως και έντελως σε αναερες λειτουργίες δ,τι φοριβώς ήθελε να άνατιμήσει. Η έννοια της λειτουργίας χρησιμοποιήθηκε λοιπόν στό μέτρο πού σύτό φαινόταν άπαραίτητο γιά τήν άνασκευή της άριστοτελυτής-σχολαστυτής όντολογίας καί μεταφυσυτής: αντίστοιχα, ή εννοια της ούσίας διατηρήθηριε, άλλά συνάμα μεθερμηνεύθηκε έτσι ώστε νά μή σημαίνει πιά τίς formae substantiales κτλ., παρά ἀπλῶς τό ὑλικό ὑπόστρωμα τῶν πραγμάτων ή τήν prima materia, τής όποίας ή σχέση πρός τά συμβεβηκότα παρέμεινε άδιευκρίγιστη παρά τίς σχετικές προσπάθειες. "Όσο χύριος άντίπαλος ήταν τό ύπερβατικό πνεύμα στήν παραδοσιαική όντολογική καί κανονιστική του έρμηνεία, ή χειροπιαστή ύλικότητα τοῦ κόσμου δέν μποροῦσε νά άπεμποληθεϊ όλότελα: τουτόχρονα, στό πλαίσιο τῆς άστικῆς κανονιστιχής έρμηνείας τής φύσης καί τοῦ ἀνθρώπου, ἀποδόθηκαν στό ύλικό σύμπων κατηγορήματα τά όποῖα σκόπευων νά ἀπαλλάξουν τήν όντολογυκή άνατίμηση τῆς ὅλης ἀπό τό odium τοῦ ὑλισμοῦ καί τοῦ μηδενισμού. Έτσι, ή άστυκή σκέψη ήθελε καί στό σημείο αύτό νά έναρμονίσει καί νά μεσιτεύσει -- αὐτήν τή φορά ἀνάμεσα σέ οὐσία καί

λειτουργία, ἀνάμεσα στό ὀντολογικό ἐνεργεία καί στό κανονιστικό δυνάμει τῆς ὕλης. Καί τίς πιό πολλές φορές προσπάθησε νά παρακάμψει τίς δυσκολίες καί τίς ἀντιφάσεις, πού ἀναγκαστικά προέκυπταν, καταφεύγοντας σ' ἔναν ἀγνωστικισμό ὁ ὁποῖος θεωροῦσε τήν οὐσία ὡς άδιάγνωστη κι ἔτσι ἔδινε ἄλλοθι καί περιθώριο γιά τακτικούς ἐλιγμούς σέ ἐκρηκτικά, προπαντός θρησκευτικά προβλήματα. Σχετικά θά γίνει λόγος στό ἐπόμενο ὑποκεφάλαιο.

## 2. ΒΙΟΣ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΣ

'Η άστική οἰκονομική, πολιτική, ήθική καί πολιτισμική πράξη δέν συναγόταν πάντοτε άμεσα καί συνειδητά άπό τήν άστυς κοσμοθεωρία, δπως τή διαγράψαμε στά προηγούμενα, ήτοι τά ένεργά άστικά ύποκείμενα δέν έπρεπε όπωσδήποτε νά έχουν σαφή γνώση όρισμένων έρμηνειών της φύσης, τοῦ ἀνθρώπου ή της ἱστορίας, προκειμένου νά ένεργούν κατά τρόπο πού έπιτρέπεται νά τόν χαρακτηρίσουμε ώς άστικό. "Ομως άνάμεσα στά δσα ἔπρατταν (ή μᾶλλον θά ἔπρατταν στήν ίδεώδη περίπτωση, έφ' όσον έδῶ ἐνδιαφέρει μόνον ὁ τρόπος, μέ τόν όποιο κατανοούσαν τα ίδια τόν έαυτό τους, και ή συχνά άβάσιμη διακήρυξή τους ότι στηρίζουν τίς πράξεις τους σέ δρισμένες κανονιστικές άρχές και άξίες) και στίς παραπάνω βασικές γραμμές τῆς άστυέξς κοσμοθεωρίας ύπηρχε μιά δομική άντιστοιχία. Γιατί ή άστική πράξη, τουλάχιστον στήν ίδεώδη ή στήν ίδεοτυπική της μορφή, σκόπευε νά πραγματοποιήσει μιά σύνθεση ώς έναρμόνιση πολλῶν χαί έν μέρει άντιτιθέμενων ύλικών παραγόντων ύπό τήν αἰγίδα τοῦ Λόγου (τοῦ Λόγου τοῦ ἀνθρώπου, τῆς ἀγορᾶς ἡ τοῦ νομοθέτη). Ἡ διώκριση πού κάνουμε έδω άνάμεσα σε πραγματυτή καί σε ίδεώδη πράξη φυσικά δέν σχετίζεται διόλου μέ ήθικές κρίσεις, δηλαδή δέν έξυπονοεῖ ὅτι οί άστοί συνήθως συμπεριφέρονταν πιό ύποκριτικά άπό άλλα κοινωνικά στρώματα: ἀπεναντίας, συναρτάται μέ τήν έξ ίσου ἀπαραίτητη κοινωνιολογυτή διάκριση άνάμεσα σε άστυτή τάξη καί σε άστικό ήθος καί έθος, ή δποία σημαίνει δτι δέν ἀκολουθοῦσαν τόν άστυιό τρόπο ζωής ούτε καί χρησιμοποιούσαν τά άστυκά συμβολυκά συστήματα όλοι οί άνθρωποι, όσοι με κριτήριο τήν ύλωσή τους κατάσταση καί τό ἐπάγγελμά τους χαρακτηρίζονταν ώς άστοί. "Ομως μπορούσε νά παρουσιάζεται καί τό άντίστροφο φαινόμενο: χάρη στήν ἐπήρεια τῆς λεγόμενης

ισιαθίζησης των πολιτισμικών μορφών» (Kultursenkung) ἐπιδίωξαν νά οἰκειοποιηθοῦν τοῦτα τά συμβολικά συστήματα καί τοῦτες τίς μορφές ζωῆς καί κοινωνικά στρώματα, τά όποῖα μέ κριτήριο τή θέση τους στό σύστημα παραγωγής και κατανομής δέν ήσαν άστοι, άλλά το πολύ-

πολύ «μικροαστοί».

' Η άστυκή προσπάθεια ύλοποίησης τῆς πρακτικά πλεονεκτικότερης έναρμόνισης Λόγου καί ψυχορμήτων ή πολιτισμού καί φύσης συμβάδιζε μέ τήν ἀπέχθεια ἀπέναντι στίς σκοτεινές δυνάμεις τοῦ ἀνορθολογικού καί τού δαιμονικού στοιχείου. Ἡ ἐπίκληση τῆς ἀνασταλτικῆς καί συνάμα διαμορφωτικής δύναμης τοῦ Λόγου ἐξέφραζε την ἀνάγνη νά χρατηθεῖ ἀνέπαφη ἡ πίστη στή διαφάνεια καί στή σταθμισιμότητα τοῦ κόσμου. Γιατί σταθμίσιμος κόσμος σήμαινε κόσμος κυριαρχήσιμος μέσω έλλογης δράσης, και γιά τόῦτο ή τέτοια πίστη στόν Λόγο κατέληγε λογυώ στό πρωτείο τῆς vita activa, ὅπως αὐτό εἶχε τονισθεί σέ πολλές παραλλαγές ήδη ἀπό την ἐποχή τῆς 'Αναγέννησης ἐνάντια στό άρχαιο καί χριστιανικό πρωτείο της vita speculativa. 'Ακόμα πιό συγκεκριμένα, ή σταθμισιμότητα τοῦ κόσμου σήμαινε ότι ή έπιτυχία κι ή εύτυχία δέν είναι άνεξήγητα δώρα της τύχης, άλλά άπεναντίας προβλεπτά άποτελέσματα έλλογης, δράσης. Αύτά όλα δέν συνεπάγονταν άναγκαστικά τήν κατ' άρχήν ἄρνηση της ϋπαρξης καί της ἐπήρειας, τοῦ ἀνορθολογικοῦ στοιχείου μέσα στόν ἄνθρωπο καί στήν κοινωνία: όμως, σύμφωνα μέ τή γενυτή στρατηγυτή τής σκόπιμης διοχέτευσης ή μεταρσίωσης της (τυφλής) φύσης μέσω τοῦ Λόγου, τό άνορθολογικό στοιχείο έπρεπε νά μεταφρασθεί σέ εύγενικά καί έπί πλέον πρακτικά χρήσιμα δράματα διανά νά χρησιμεύσουν ώς άνώτερα χίνητρα καί ώς καθοδήγηση τῆς ἔλλογης δράσης. Ο πραγματισμός καί ό όρθολογισμός τοῦ ἀστοῦ ρίζωναν βέβαια στή στενότατη σύνδεση τῆς ζωής του μέ την έργασία του, ή όποια έργασία άπό την πλευρά της είχε να κάμει μέ άγαθά ύλικα, δηλαδή μετρήσιμα καί ύπολογίσιμα. Υπό τίς συνθήκες αὐτές, η δράση προσανατολιζόταν πρός τά ἐκάστοτε άμεσα πρακτικά μελήματα, καί όμως πίσω της στεκόταν ή συναίσθηση ότι κατά κάποιον τρόπο συνδέεται μέ υπέρτερους σκοπούς, μέ τό καλό και τήν πρόοδο της κοινωνίας ή της άνθρωπότητας. `Η συναίσθηση τούτη άναπτέρωνε καί συνάμα καθησύχαζε τόν άστό, γιατί τοῦ φαινόταν ότι οἱ πράξεις του βρίσκονται σέ συμφωνία μέ τούς γενικούς νόμους πού διέπουν τή φύση, την οὐκονομία καί την ήθωςή, χαί έπομένως τελοῦν ὑπό τήν προστασία τους. Μέ τήν ἔννοια αὐτήν

δ άστός μετεωριζόταν ανάμεσα στόν πεζό ή και σκληρό ύπολογισμό και στά μεγάλα ίδεολογωά — άλλά πάντοτε πρωτωιώς άξιοποιήσιμα— όνειρα τῆς προόδου και τοῦ πολιτισμοῦ, ἄν και πρέπει νά παρατηρήσουμε ότι οἱ διάφορες ἐπόψεις αὐτοῦ τοῦ πλέγματος ἔβρισκαν πολύ διαφορετωνή ἀπήχηση σέ διαφορετωνός ὑποκειμενικούς φορεῖς. Όμως τουλάχιστον στό ἐπίπεδο τῆς ἰδεολογωτῆς κατασκευῆς ή τοῦ ἰδεώδους τρόπου, μέ τόν ὁποῖο ὁ ἀστός κατανοοῦσε τόν ἐαυτό του, φαινόταν νά ἔχει βρεθεῖ ἕνας δρόμος ἐπιτυχοῦς διαμεσολάβησης ἀνάμεσα σέ ὑλικό καὶ ἰδεατό στοιχεῖο, ἀνάμεσα σέ χρῆμα καὶ πνεῦμα ή

αἴσθημα.

Η τοποθέτηση τοῦ ἀστοῦ ἀπέναντι στό μεταφυσικό, και μάλιστα τό θρησκευτικό, στοιχεῖο δείχνει παραστατικότατα την ἐπιθυμία του νά άνεχθεῖ ή καί νά χαιρετήσει το άνορθολογικό στο μέτρο πού αὐτο μπορούσε νά ὑπηρετήσει τούς σκοπούς τῆς ἔλλογης δράσης. Μιά (άνώτερη) μορφή έλλογης δράσης ήταν κατά την άστυκή άντίληψη ή ήθως), γι' αύτό καί ήτου εύλογη ή άναγωγή της μεταφυσυκής καί της θρησιείας στην ήθυση. Ο Θεός δφειλε πρώτα-πρώτα νά είναι έγγυητής μιᾶς ήθυτης τάξης πραγμάτων, νά φροντίζει δηλαδή νά παραμένει ή δράση σταθμίσιμη καί ώς πρός την ήθυσή της διάσταση, ώστε όρισμένες πράξεις νά έχουν όρισμένες συνέπειες καί ή άρετή π.χ. νά άμειβεται τουλάχιστον μακροπρόθεσμα μέ τήν εύδαιμονία. Ετσι θά πραγματοποιούνταν καί σ' αύτό τό ἐπίπεδο ή ἀρμονία Λόγου καί ψυχορμήτου. Ή εύρεία ταύτιση τοῦ Θεοῦ καί τῆς θρησκείας μέ τήν ήθως σήμαινε τουτόχρονα μιά --κάποτε έμμεση, άλλα πάντοτε σαφή- απόρριψη της αξίωσης της θεολογίας να αποφαίνεται πάνω σέ ζητήματα της φυσυκής και της κοσμολογίας, τῶν ὁποίων ἡ διερεύνηση καί ή λύση άνακηρύχθηκε τώρα μονοπώλιο τής σύγχρονης φυσυής έπιστήμης. Ἡ προσπάθεια συμβιβασμοῦ τῆς ἐπιθυμίας νά διατηρηθοῦν ὁ Θεός καί ἡ θρησκεία ὡς ἐρείσματα τῆς ἡθυτῆς μέ τήν ἐπιθυμία νά ἀπαλλαγοῦν ἀπό τά παραδοσιακά τους καθήκοντα, ὅπως τά εἶχε δρίσει μιά ίδεολογικά παντοδύναμη Εκκλησία, έκφράσθηκε ύπό τή μορφή ένος άγνωστικισμοῦ, ὁ ὁποῖος θεωροῦσε ὡς ἀπρόσιτα στή γνώση, ήτοι ώς πρωκτικώς άδιάφορα καί άχρηστα, όλα, όσα συνιστούσαν τήν ίδια τήν ούσία της θεολογικής μεταφυσικής του Υπερβατικού. \*Ετσι έδραιωνόταν ή στροφή πρός τό \*Εντεῦθεν καί τήν πράξη, ἐνῶ στή νομή τῶν παλιῶν μεταφυσικῶν, ένοιλησιαστικῶν ή κοσμικῶν βαθμίδων δυκαιοδοσίας άφηνόταν μονάχα δ,τι θά μπορούσε κανείς νά χαρακτηρίσει ἄνετα ως άνοησία. 'Ωστόσο γνωρίζουμε ότι ή άστική ίδεολογία, έχοντας ὑπ' ὄψιν της τίς μεταφυσικές ἐπιλογές τῶν ἐχθρῶν ἀπό τ' άριστερά, γενικά λίγη προθυμία ἔδειχνε νά ἀπεμπολήσει τή δυαρ-

χυτή όντολογία και να ένστερνισθεί τόν (ύλιστικό) μονισμό.

Η έννοια τοῦ ἐπαγγέλματος ἀποτελεῖ τή μεγάλη συνισταμένη, στήν όποία συγκλίνουν όλα τά ούσιώδη στοιχεία της άστυτης σύνθεσης: ήθως άντίληψη και ύλικό όφελος, έλλογος ύπολογισμός και πρακτική ένεργητικότητα, αὐτοπειθάρχηση καί ἐπιδίωξη τῆς ἐπιτυχίας. Ἡ προγραμματικά έπιζητούμενη άρμονία Λόγου καί ψυχορμήτου έμφανίζεται έδω ως ύποταγή των ένστυιτωδών καί όπωσδήποτε άνεκρίζωτων παρωθήσεων σ' έναν έλλογο σκοπό ή ώς παραίτηση άπό τήν άμεση υσονοποίηση για χάρη μιᾶς ἀνώτερης καί σταθερότερης, ἡ ὁποία νά γίνεται αίσθητή ώς σίγουρη εύτυχία: ή άναβολή ή ὁ περιορισμός τῆς διανοποίησης τῶν ὁρμῶν, πού ἀπό οδιανομική ἄποψη εὐνοοῦν τή συσσώρευση, στό άτομικό-ψυχολογικό έπίπεδο σκοπεύουν νά δημιουργήσουν τίς προϋποθέσεις μιᾶς εύζωίας έδραζόμενης στό μέτρο. Ή φιλαυτία, της οποίας το οικονομικό αντίστοιχο είναι ή ίδιοχτησία, καί ή ανάγχει της απόλουσης μπορούν έτσι να ικανοποιηθούν όχι αναρχικά ή (αὐτο)καταστροφυκά, άλλά ἀκριβῶς μέ τήν ἄσκηση χαρουτηριστικῶν άστικών άρετών όπως ή τάξη, ή ἀκρίβεια, ή φιλοπονία καί ή φειδώ. 'Η συνύφανση τοῦ ἐργασιακοῦ ἤθους μέ τήν ἐπιθυμία ἐπίγειας ἐπιτυχίας καί εὐτυχίας τό διακρίνει ἀπό τόν ἀσκητισμό μέ την προαστυκήχριστιανική έννοια καί συμβάλλει στήν έπικράτηση τῆς ἀστικῆς ἐπαγγελματικής ήθυκής μέσα σέ μιά κοινωνία πού ούτε μπορούσε ούτε καί ήθελε πιά νά είναι άσκητυκή: δέν είναι τυχαΐο τό ότι ή διαμόρφωση μιάς συνεκτυτής έπαγγελματυτής ήθυτής συντελέσθηκε παράλληλα μέ τή βαθμιαία αποκοπή από τίς ήθικές προτεραιότητες τῆς societas civilis. Η συμμόρφωση μέ την έπαγγελματική ήθική σήμαινε ταυτόχρονα μεγαλύτερη σταθμισιμότητα τοῦ κόσμου καί τῆς ἀτομυῖης καί συλλογμέζς συμπεριφοράς. Ή προσωπική συμβολή τοῦ άστοῦ στή σταθμισιμότητα του κόσμου, πού τόσο τή λαχταρούσε, ήταν τό ότι καί ὁ ἴδιος μποροῦσε ἀνά πάσα στιγμή νά ἐμφανισθεῖ ὡς ἄτομο πού ήδη μέ τό έθος καί τό ήθος του έγγυᾶται τήν τήρηση της άρχης pacta sunt servanda: ἡ εὐπρέπειά του ώφελοῦσε τούς ἄλλους, ἐφ' ὅσον ἔκαναν χρήση τῆς άξιοπιστίας του, καί τόν ἴδιο, ἐφ᾽ ὅσον ἔτσι γινόταν άξιόχρεος. Ή τάξη τῆς καθημερινῆς ζωῆς καί οἱ πάγιες συνήθειες άποτελοϋσαν κατά κάποιον τρόπο τήν όρατή έκφραση τής συμμόρφωσης μέ ξεκάθαρες άρχές, συνάμα όμως ήσαν και πρακτικά ἀπαραίτητες σέ μιά ζωή, στό ἐπίκεντρο τῆς ὁποίας βρισκόταν ἡ ἐργασία. ᾿Από τήν ἀποψη αὐτήν ἡ ἀστική αἴσθηση τοῦ χρόνου ἀνταποκρινόταν στή νευτώνεια διδασκαλία γιά τόν χρόνο: ὁ χρόνος ὑφίσταται ὡς μέγεθος ἀπόλυτο, ἀλλά καθ' αὐτό κενό περιεχομένου, εἶναι ἐπομένως μέγεθος διαθέσιμο καί δλο τό ζήτημα εἶναι τό τί κάνει ὁ καθένας μαζί του, δηλαδή πῶς τόν γεμίζει καί πῶς τόν διαμιορφώνει. Ἡ ἀντίθεση μεταξύ ἐργασιακοῦ καί ἐλεύθερου χρόνου ἡ μεταξύ ἐργασίας καί παιγνιδιοῦ ἤταν φυσική ἀπόρροια τῆς ἀστικῆς ἀντίληψης γιά τό ἐργασιακό ἤθος καί ἔθος, μολονότι ἀπό τήν ἄλλη πλευρά ἡ ἀρμονική συνύπαρξη τῶν δύο αὐτῶν σφαιρῶν συμπεριλαμβανόταν στούς στόχους μιᾶς πλήρους ζωῆς.

"Αν τό ἐπάγγελμα γίνεται άντιληπτό μέ τόσο εύρεία ἔννοια, τότε παρέχει eo ipso τή βάση γιά την ἀνάπτυξη της προσωπικότητας. Στό ἐπάγγελμα πραγματώνεται ὁ ἄνθρωπος ὡς ἄνθρωπος — καί ἀκόμα κι ἄν τό ἐπάγγελμα καθ' αὐτό δέν μπορεῖ νά ὑιανοποιήσει όλες τίς ανάγκες τοῦ ανθρώπου, πάντως ἡ ἐπιτυχής του ἄσκηση δημιουργεῖ τίς ύλικές προϋποθέσεις γιά τήν πλήρωση τῶν κενῶν στόν ἐλεύθερο χρόνο. Μέσω της σύνδεσης της μέ το έπαγγελμα ή προσωπικότητα παύει νά είναι μέγεθος ψυχολογικό μόνο καί άποκτᾶ τόσο μιά κοινωνική καί οἰκονομική όσο καί μιάν ήθυσή διάσταση. Ἡ δεύτερη συναρτᾶται μέ τήν ἐπαγγελματική ήθωκή, γιά τήν ὁποία μόλις μιλήσαμε, ή πρώτη άνάγεται στήν προσωπική άπόδοση ώς άπτό έρεισμα της άξίωσης γιά άναγνώριση καί άμοιβή. "Ετσι ή προσωπικότητα δχι μόνο συλλαμβάνεται πολυδιάστατα, άλλά καί έξαντικειμενικεύεται, δηλαδή κατανοείται καί άξιολογεῖται μέ βάση τή δραστηριότητά της μέσα στήν κοινωνία καί δχι άπλῶς μέ βάση τίς προθέσεις, τά κίνητρά της ή τόν τρόπο μέ τον όποιο ή ίδια κατανοεί τον έαυτό της. Ἡ προσωπικότητα παραμένει βέβαια κάτι μοναδικό καί άτομικό, άλλά μέσφ της κοινωνικής της συμπεριφοράς καί των άξιων πού ένσαρκώνονται σ' αὐτή συνδέεται μέ το γενικό καί το οἰκουμενικό. Σ' αὐτό το σημείο διακρίνεται ή άστυκή άντθληψη τῆς προσωπυιότητας άπό τήν πρώιμη ρομαντική, παρά τήν κοινή άτομικιστική τάση. Η συνύφανση άτομικοῦ καί γενικοῦ, ὑποκειμενικοῦ-ψυχολογικοῦ καί ἀντικειμενικοῦ-κοινωνικού στό πλαίσιο τῆς ἔννοιας τῆς προσωπικότητας ἀποτελεῖ γνήσια άστυς σύνθεση, την όποια έπαναγνωρίζουμε π.χ. καί στην ίδεώδη άντίληψη γιά τόν γάμο. Η άνθρωπολογική καί ψυχολογική διάσταση

έκπροσωπεϊται έδω άπό τή γενετήσια όρμή, τόν έρωτα ή τήν άμοιβαία συμπάθεια, πρέπει διμως νά μορφοποιηθεῖ καί νά έκλεπτυνθεῖ μέσα στόν προβλεπόμενο θεσμό καί σύμφωνα μέ τίς συνθήκες της άστυσης ζωής. 'Ο γάμος ἀποτελεῖ μέ ἄλλα λόγια μιά σύνθεση τής άνθρωπολογυής και ψυχολογυής διάστασης μέ νομικούς, οἰκονομικούς και ήθικούς παράγοντες ή μέριμνες, έτσι ώστε τά αἰσθήματα καί τά ψυχόρμητα μπορούν νά έξαντικειμενικευθούν, ένώ οι ύλικές έπιδιώξεις μπορούν να γίνουν αντιληπτές ώς ύπηρεσία σέ αγαπητά ή σεβαστά πρόσωπα. 'Εδώ φαίνεται νά έχει βρεθεῖ ἡ τόσο σημαντική γιά τήν αστυκή ψυχή μέση όδός μεταξύ χρήματος καί ήθυκης, ύπολογισμοῦ καί καρδιᾶς. Έπί πλέον, στόν γάμο καί στήν οδιογένεια συγκεκριμενοποιούνταν ο χωρισμός ίδιωτικής καί δημόσιας σφαίρας, ο όποιος έξ ίσου χαρακτήριζε τήν ύφή τοῦ ἀστικοῦ βίου (καί τῆς ἀστικῆς πολιτικής). 'Ως θεσμός ή οἰκογένεια ανήκε στή δημόσια σφαίρα, καί ή οίκογενειακή ζωή διαδραματιζόταν δημόσια προκειμένου γιά ύποθέσεις συναφείς μέ τον θεσμικό καί κοινωνικό χαρακτήρα τής οἰκογένειας. ' Από τήν ἄλλη μεριά ἀποτελοῦσε τόν κατ' ἐξοχήν ίδιωτικό τομέα ἔξω άπό τόν πολιτικό καί οἰκονομικό συναγωνισμό, ὄφειλε νά παράσχει τό άπάνεμο καί σίγουρο λιμάνι, όπου ξπαιρνε κανείς άνάσα καί άντλοῦσε νέες δυνάμεις, καί συνάμα τό έδαφος, δπου εύδοκιμοῦν αἰσθήματα καί ενδιαφέροντα άσήμαντα ή καί άνώφελα στή δημόσια σφαίρα.

'Η άστυκή στάση ζωής μπορεί νά χαρουκτηρισθεί μέ την έμφραση juste milieu, ἄν μ° αὐτό ἐννοοῦμε τό περιεχόμενο τῆς σύνθεσης πού σκιαγραφήσαμε στά παραπάνω. Τό ίδιο σχήμα διέπει διιως καί τήν άστυκή άντίληψη γιά τούς τομείς έκείνους, μέσα στούς όποίους διαδραματιζόταν ή δημόσια ζωή τοῦ ἀστοῦ: τήν οἰκονομία, τήν κοινωνία καί τό κράτος. Τό έκ φύσεως δεδομένο ή ψυχόρμητο στοιχεῖο στήν οἰκονομία είναι οἱ ἀνάγκες τῶν κοινωνικῶν ἀτόμων, πού πρέπει νά **bανοποιηθο**ῦν μέ τήν παραγωγή, τήν άνταλλαγή καί τήν κατανάλωση. Τό έλλογο στοιχείο έμφανίζεται έδω δχι άπλως ώς έπήρεια τοῦ άόρατου χεριοῦ, τό ὁποῖο μετατρέπει τή χαοτική ποικιλομορφία τῶν συμβάντων μιᾶς έλεύθερης οἰκονομίας σέ λειτουργικό ἰσοζύγιο, άνεξάρτητα ἀπό τή βούληση καί τίς πράξεις τῶν ἀτόμων, ἀλλά καί ὡς συνειδητός προσδιορισμός τῶν κανόνων, μέ βάση τούς ὁποίους ἐπιτρέπεται να άναπτυχθεϊ ή οἰκονομική δραστηριότητα. "Οσο πιό ἐλεύθερη είναι ή οἰκονομυτή δραστηριότητα καί όσο εὐρύτερος ὁ χῶρος, μέσα στόν όποιο άναπτύσσεται, τόσο πιό γενικοί καί άφηρημένοι, συνάμα

δμως καί λογικά συνεκτικότεροι πρέπει νά είναι οἱ κανόνες. Τοῦτοι οἱ κανόνες συνιστούν τό άντίστοιχο της φυσυής νομοτέλειας στό ἐπίπεδο (μιᾶς ἀπό τίς χώριες μορφές) τῆς κοινωνυτῆς δράσης, καί σκοπεύουν νά έμπνεύσουν τό ίδιο καθησυχαστικό αϊσθημα όπως καί οί φυσικοί νόμοι, ότι δηλαδή ή άγορά παρά τή φαινομενική της άναρχία δέν είναι λιγότερο σταθμίσιμη ἀπό τόν κόσμο σέ όλη του τήν παρδαλή πουαλομορφία. Τώρα, τό χράτος είναι η βαθμίδα δυαμοδοσίας, η όποία προσδιορίζει τούς κανόνες και κατοχυρώνοντας νομοθετικά δρισμένες θεμελιώδεις κανονιστικές άρχές μεριμνά γιά τήν εύτακτη διεξαγωγή τής κοινωνικής έργασίας σέ δλους τούς τομείς. Από τήν ἄποψη αὐτήν τό χράτος μοιάζει μέ τόν πεφωτισμένο Θεό τοῦ ντεἴσμοῦ, ὁ ὁποῖος δρίζει μιά γιά πάντα τούς φυσικούς νόμους καί δέν άναμιγνύεται στίς ίδιαίτερες περιπτώσεις ή αύθαιρεσία τοῦ Θεοῦ παραμερίζεται μέ τό ίδιο πνεύμα και κατά τήν ίδια έννοια όπως ή «φεουδαλυτή άναρχία» στό κοινωνικό ἐπίπεδο. Τό γενικό συγκρατεϊ τά μέρη όχι Ισοπεδώνοντας τήν ίδιαιτερότητά τους, άλλά θέτοντας άπλῶς στήν χίνησή τους δρισμένα δρια, τά όποῖα διμως χαθιστοῦν ἀκριβῶς δυνατή τήν ἐλεύθερη χίνηση έν γένει. Τούτη ή δίπλευρη χατασκευή στό ἐπίπεδο τῆς θεωρίας άνταποκρινόταν στή διττή κοινωνικοϊστορική διαδικασία, δτι δ κοινωνικός σχηματισμός, μέσα στόν όποῖο ἡ ἀστική τάξη κυριαρχοῦσε η πάντως έδινε τόν τόνο, προώθησε σέ έκταση άγνωστη ώς τότε τόσο τόν έλεύθερο συναγωνισμό όσο καί τό συγκεντρωτικό κράτος. Καί τά δύο αύτά στρέφονταν έναντίον της societas civilis ή τῶν καταλοίπων της, καί τά δύο έπίσης ἐπιστρατεύθηκαν γιά τήν ἐπιβολή ἀστικῶν συμφερόντων. 'Η έχθρότητα τῆς ἀστικῆς τάξης ἀπέναντι στό χράτος είναι μύθος πού τόν διέδωσε ή ίδια ή άστυς τάξη όταν καταπολεμοῦσε τό άπολυταρχικό κράτος — κατά τρόπο διφορούμενο καί έπαμφοτερίζοντα, ἄλλωστε. Ἡ μεγάλη μάζα τῆς ἀστυτῆς τάξης γνώριζε ἤ διαισθανόταν πάντοτε ότι δίχως γενική νομοθεσία καί δίχως τόν μηχανισμό γιά την έφαρμογή της δέν μπορούσε νά λειτουργήσει ή καπιταλιστυκή οbιονομία. Τό ούσιαστικό έρώτημα ήταν ποιός θά συγκροτούσε καί θά έλεγχε τό κράτος. Ένάντια στά arcana τῆς πολιτικής των απολυταρχικών ανακτοβουλίων καί για να νομιμοποιηθούν οί φιλελεύθεροι άντιπροσωπευτυκοί θεσμοί δημιουργήθηκε καί χρησιμοποιήθηκε τό σύνθημα της δημοσιότητας, όμως τό ίδιο έκεῖνο κράτος, πού δφειλε νά βρίσκεται ύπό τόν συνεχή έλεγχο τῆς (ἀστυτῆς) δημοσιότητας, ἀπό τήν ἄλλη μεριά ἔπρεπε νά μεριμνᾶ μέσω τῆς γενυτής του νομοθεσίας γιά τόν χωρισμό τής δημόσιας σφαίρας ἀπό τήν ἱδιωτυκή. 'Ο χωρισμός αὐτός προήλθε βέβαια ἀπό τήν ἐπιδίωξη νά τεθεῖ τέρμα στούς θρησκευτικούς πολέμους, γρήγορα όμως συγχωνεύθηκε μέ τή λειτουργία τοῦ συστήματος τοῦ ἐλεύθερου συναγωνισμοῦ καὶ ἔγινε αὐτονόητη, ἀλλά καὶ πεισματυκά προασπιζόμενη βάση τοῦ ἀστικοῦ τρόπου ζωής ἐν γένει. 'Εκτός τοῦ ότι συχνά χρησίμευε στόν ἀστό ὡς μανδύας γιά νά κρύβει μυκρότερα ή μεγαλύτερα παραστρατήματα, ἀπό διακριτικές ἐπισκέψεις οδιων ἀνοχής μέχρι ῦποπτες μεθόδους πλουτισμοῦ, ἐκπλήρωνε τή σημαντική λειτουργία ότι ἔσυρε τή διαχωριστική γραμμή ἀνάμεσα στήν ἀντικειμενική καὶ στήν ὑποκειμενική ἔποψη τῆς ἔννοιας τῆς προσωπικότητας, ὅπως τή σκιαγραφήσαμε προηγουμένως. Παρακάτω θά δοῦμε ὅτι ἡ ἀνάμιξη τῶν δύο αὐτῶν ἐπόψεων σέ συνάρτηση μέ τὴν ἄρση τοῦ χωρισμοῦ ἀνάμεσα σέ δημόσια καὶ ἰδιωτική σφαίρα ἀποτελεῖ θεμελιῶδες γνώρισμα τῆς πολιτικής, τοῦ τρόπου ζωῆς καὶ τοῦ πολιτισμοῦ τῆς μαζικῆς δημοκρατίας.

'Ο χωρισμός χράτους καί κοινωνίας ή δημόσιας καί ίδιωτυτής σφαίρας συνιστούσε τήν κοινωνικοπολιτική πλευρά τῆς έροιοσμέκευσης έχείνης, η όποια στόν ίδεολογικό τομέα σήμανε τόν παραμερισμό τοῦ ξμπρακτου μονοπωλίου της (έισιλησιαστικά πυρωμένης) θεολογίας. Στό πλαίσιο τῆς ἰδεολογυτῆς ἐροιοσμύτευσης, πού γιά την άστυτή τάξη ήταν έξ ίσου ζωτυκή όσο και ή κοινωνυκοπολιτυκή, άντυκαταστάθηκε ή παραδοσιακή θεολογία μέ τόν πολιτισμό καί τή μόρφωση — βέβαια έναν πολιτισμό καί μιά μόρφωση, δπου τό δίχως άλλο μπορούσε καί δφείλε νά έχει τή θέση της μιά άποκαθαρμένη καί πεφωτισμένη θρησκεία. Στήν ταυτόχρονη άπομάκρυνση τῆς κοινωνίας άπό τόν φεουδαλισμό καί της κοινωνυσής ίδεολογίας άπό τη θεολογία άντιστοιχοῦσε δ διπλός χαρακτήρας τῆς ἀστικῆς τάξης, δηλαδή ή παράλληλη ὕπαρξη τῆς ἀστικῆς τάξης τοῦ πλούτου (bourgeoisie μέ τή στενότερη ἔννοια) καί τῆς ἀστικῆς τάξης τῆς μόρφωσης. Τούτη ἡ παράλληλη ὕπαρξη δέν ήταν πάντοτε άρμονυκή και άπαλλαγμένη άπό συγκρούσεις, έφ' όσον μάλιστα οί δύο όμάδες ήταν έσωτερικά έτερογενείς, και αύτό δημιουργούσε έκάστοτε διαφορετικές δυναιτότητες προσέγγισης μεταξύ τους. βέβαιο είναι ότι τόσο ή άπόσταση όσο καί ή συγχώνευση τῶν κατόχων τοῦ ἀστικοῦ πλούτου μέ τούς ἐκπροσώπους τοῦ ἀστικοῦ πνεύματος πουαλλε έντονα ἀπό ἐποχή σέ ἐποχή κι ἀπό χώρα σέ χώρα. Παρά τήν ύπεροψία ή τή δυσφορία τοῦ bourgeois ἀπέναντι στόν φτωχότερο έκ μορφώσεως άστό καί παρά τήν περιφρόνηση τοῦ καθηγητή πρός τόν

κερδοσκόπο, κατά τη γενική άστική άντίληψη ή καλλιέργεια καί ή μόρφωση (ή έστω ή έπιδίωξή τους ή ή ένίσχυσή τους) άνήκαν στά ούσιώδη γνωρίσματα τοῦ ἀστικοῦ ήθους καί ἔθους. Ένα (μεγάλο) μέρος τῆς ἀστυκῆς τάξης δέν συμμετεῖχε βέβαια διόλου στόν ἀστικό πολιτισμό, ώστόσο ή ἔννοια τοῦ πολιτισμοῦ ή τῆς καλλιέργειας ἐν γένει έμεινε συνδεδεμένη μέ τόν μέσο όρο τῆς ἀστικῆς αὐτοσυνειδησίας, κι αὐτό είχε ἀποφασιστική σημασία. Τούτη ή ἔννοια θεωροῦνταν ώς χαρακτηριστυκά άστυκή ἀκόμα κα όταν ή ἀστυκή τάξη ἄρχισε νά ούκειοποιείται μορφές ζωής καί πολιτισμού τής άριστοκρατίας έκ καταγωγής. Γιατί ή οὐκειοποίηση κύτή ἔλαβε χώρα σέ ἐποχή ἀνόδου τῆς άστυσης τάξης ή καί μετά τήν (οὐκονομυσή, ἄν δχι καί πολιτυσή) ἐπικράτησή της, ότων δηλωδή δέν χρειωζότων πιά τά προηγούμενα πολεμικά σύμβολα τῆς περιχαράνωσης ἐν ὀνόματι τοῦ πουριτανικοῦ πνεύματος ή τοῦ ἀπέριττου κλασσικισμοῦ, ἐνῶ ἀπεναντίας ἡ ἀριστοκρατία έκ καταγωγής δέν είχε νά προσφέρει τίποτε άλλο έκτός άπό πολυτέλεια καί ἐπίδειξη. Παρά τά δσα λέγονται γιά τόν «ἐκφεουδαλισμό τῆς (μεγαλο)άστικής τάξης», δέν πρέπει νά λησμονούμε ότι αύτός ὁ «έκφεουδαλισμός» συντελέσθηκε μόνο μετά τόν κοινωνικό θάνατο τοῦ φεουδαλισμοῦ καί τῆς ἀριστοκρατίας ἐκ καταγωγῆς, καί τότε πάλι σέ περιορισμένη ἔκταση. Έξ ἄλλου πρέπει νά μή μᾶς διαφεύγει μιά άποφασιστική διαφορά άνάμεσα στόν άστικό καί στόν άριστοκρατικό πολιτισμό: πρόκειται γιά τόν μαζικό χαρακτήρα τοῦ πρώτου, ὅπως έκδηλώθηκε μέ τήν ἀνάπτυξη ἀναγνωστικών συνηθειών καί ἀναγνωστικού κοινού καθώς καί μέ τή συγκέντρωση μορφωμένου πλήθους σέ θέατρα, μουσεῖα, ὅπερες καί αἴθουσες συναυλιῶν.

Ή διπλή φυσιογνωμία και οι διπλές άνάγκες τῆς άστυτῆς τάξης άντυαιτοπτρίζονταν στό παιδευτικό της ίδεῶδες, τό ὁποῖο ήθελε νά καλύψει τόσο τήν παιδεία μέ τήν εὐρεία ἀνθρωπιστική ἔννοια, ὅσο καί τήν τεχνική και ἐπαγγελματική ἐκαιίδευση. Ἡ φυσική ἐπιστήμη καί τά ἀνθρωπιστικά γράμματα δέν συνδέονταν ἀναγκαστικά, ὅμως στρέφονταν ἀπό κοινοῦ ἐνάντια στίς παραδοσιακές ἐκοιλησιαστικές-θεολογικές προτεραιότητες, οι ὁποῖες ἀνατράπηκαν ἀπό τή μιά μέ τήν ὁντολογική ἀνατίμηση τῆς φύσης και ἀπό τήν ἄλλη μέ τόν ἀνθρωποκεντρισμό. Καθώς συνυφαινόταν μέ τήν τεχνική και τή βιομηχανία, ἡ φυσική ἐπιστήμη ἐξέφραζε τήν προοδευτική ἡ δυναμική ἔποψη τοῦ ἀστικοῦ πολιτισμοῦ και συνάμα τή μηχανιστική ἐκδοχή τῆς ίδέας τῆς ἀρμονίας, ἐνῶ τό κλασσικό ἰδεῶδες κατά κάποιον τρόπο ἔχυνε μιά

πολύ πλαστικότερη ἀντίληψη τῆς ἀρμονίας μέσα στό στατικό καλούπι τοῦ ἄχρονου. "Ομως τό κλασσικό στοιχεῖο δέν ἐνσάρκωνε ἀπλῶς τήν άρμονία καθ' αύτήν καί έν γένει, άλλά καί άποκάλυπτε τούς έσώτερους νόμους της, ἀπό τούς ὁποίους ὁ ὑπέρτατος ἦταν ἡ συμμετρική σχέση τοῦ μέρους πρός τό "Όλο καθώς καί ἡ τέλεια ἀντιστοιχία περιεχομένου καί μορφής. Προτοῦ δείξουμε τή σημασία τούτων τῶν ἀρχῶν γιά τήν άστυκή έννοια τῆς τέχνης, πρέπει νά θυμίσουμε τή στενή συνάφεια τοῦ κλασσικοῦ ίδεώδους μέ τό ίδεῶδες τῆς φύσης μέσα στήν ἀστική σκέψη, σονάφεια πού ἀποτελεῖ μιά σπουδαία πλευρά τῆς γενικῆς ἐπιδίωξης νά νοηθοῦν ἀπό κοινοῦ καί νά συνενωθοῦν ή φύση καί ὁ πολιτισμός. 'Ο κλασσικός πολιτισμός (ή ό,τι θεωρούσε ώς κλασσικό πολιτισμό ή ἀστυκή τάξη) φαινότων τώρα ώς ή εύγενέστερη καί λεπτότερη ἐκδίπλωση τῆς φύσης καί τῶν κανονιστικῶν της ἀρχῶν μέσα στίς συνθήκες της συμβίωσης των άνθρώπων. Τούτη ή ίδεώδης άντίληψη γιά τόν κλασσικό πολιτισμό τοῦ προσέδιδε χαρακτήρα οἰονεί ὑπεριστορικό, ο όποῖος ύπερπηδοῦσε τή ριζωμένη στόν χῶρο καί στόν χρόνο σχετικότητα όλων τῶν κανονιστικῶν ἀρχῶν καί ὕψωνε σέ οἰκουμενική άξια και σέ καθολικό μέτρο τόν ίδεώδη τρόπο, μέ τόν όποιο ή άστική τάξη κατανοούσε τόν έαυτό της. 'Η οίονεί άνιστορικότητα του κλασσικού δέν μπορούσε ώστόσο νά άναιρέσει τόν ίστορικό προσανατολισμό τῆς ἀστικῆς σκέψης, ὁ ὁποῖος πήγαζε ἀπό ἄλλες, ἐξ ἴσου ἰσχυρές κοσμοθεωρητικές άνάγκες. Ή αἴσθηση τοῦ κόσμου ὑπό τήν πρωταρχυτή ἔποψη τοῦ χρόνου και ή Ιστορυτή θεώρηση τῆς φύσης και τῆς χοινωνίας ἔγιναν κεντρικό γνώρισμα τοῦ ἀστικοῦ πολιτισμοῦ καί τῆς άστυτης παιδείας. Αύτό φάνηκε δχι μόνο στήν έξέχουσα θέση τῶν ίστορικών έπιστημών μέσα στό έκπαιδευτικό σύστημα, όχι μόνο στήν ίστορυτή ἔμπνευση τῶν εἰκαστυκῶν τεχνῶν ή στίς δομυκές ὁμοιότητες άνάμεσα στό μυθιστόρημα καί στήν ίστοριογραφία ή τή βιογραφία, άλλά ἐπίσης, καί παραστατικότερα, στήν ίδρυση μουσείων, όπου ή άρχή της διαδοχής στόν χρόνο βαθμιαΐα παραγχώνισε τά άπλῶς ταξινομητικά κριτήρια, τά όποῖα ἐπικρατοῦσαν στόν 17ο καί στόν 18ο αἰ.

Ή ίδρυση μουσείων συμβόλιζε γενικά τήν τελειωτική αὐτονόμηση μιᾶς κοσμικής γνώσης πού τώρα πιά μπορούσε νά κωδικοποιηθεί καί νά ἐπιδειχθεί μαζικά. Τά μουσεία ήσαν οἱ ναοἱ τής καινούργιας θρησκείας τής ἐπιστήμης καὶ ἀτένιζαν ἀγέρωχα, ἄν ὅχι περιφρονητικά, τά μνημεία τοῦ θεολογικοῦ πνεύματος. Τά καλλιτεχνικά μουσεία ἔδειχναν ἰδιαίτερα τήν καινούργια αὐτονομία τής τέχνης, ἡ ὁποία εἶχε πάψει νά είναι ancilla ecclesiae ή μέσο ἐπίδειξης τῶν «δεσποτῶν» καί, παρ' όλη τή χρήση της γιά σκοπούς παραστάσεως ἀπό μέρους ἀστικῶν φορέων, διεκδικούσε τώρα γιά τόν έσυτό της θέση καί άξία πολύ σημαντικότερη, δηλαδή ήθελε να έμφανισθεί δίπλα στήν έπιστήμη καί στή φιλοσοφία ώς αὐτοτελές ὄργανο έρμηνείας καί βίωσης τοῦ κόσμου. Ἡ άστυκή αὐτονόμηση τῆς τέχνης ὁδήγησε ἀπό τή μιά στή μνημειωκή άναπαράσταση τοῦ πνεύματος ἐπί μέρους τεχνῶν μέ τό χτίσιμο θεάτρων, λυρικών σκηνών ή μουσείων τέχνης, κι ἀπό τήν άλλη στήν ίδέα τοῦ καθολικοῦ ἔργου τέχνης ὡς ἀπτῆς παρουσίασης τῆς Μίας τέχνης στήν ένότητα τῶν κλάδων καί τῶν τάσεών της. Οἱ θεματικές καί ύφολογικές μεταβάσεις ἀπό τή μιά τέχνη στήν ἄλλη ἐπιδιώκονταν ὑπ' αύτην την έννοια, και ή προσπάθεια γιά σύνθεση έκφράσθηκε μεταξύ άλλων σέ μιά πλούσια φιλολογία γύρω ἀπό τό σύμβολο, τήν άλληγορία και τή μεταφορά. "Ομως ή συνθετική προσπάθεια πού χρησιμοποιούσε αὐτά τά μέσα είχε μιάν ἀκόμη πλευρά καί πρόθεση, συναπτόμενη μ' ένα ούσιῶδες γνώρισμα τῆς ἀστικῆς τέχνης καί αίσθητικῆς. Πρόκειται γιά τή συγχώνευση τοῦ αἰσθητικοῦ μέ τό ήθικό στοιχεῖο, τοῦ ώραιου μέ την ίδέα και μέ την άληθεια, τοῦ βιώματος μέ την κανονιστυκή άρχή, τοῦ άτομικοῦ μέ το κοινωνικό. Στήν άδιάλειπτη συνάφεια και διναμέτρησή τους μέ την δινώτερη έπικράτεια τῶν ἀξιῶν καθώς και μέ τά προβλήματα πού συγκινούσαν τήν κοινωνία, ή τέχνη δρειλε κατά το δυνατόν νά έξαντικειμενικευθεί, δηλαδή νά άποκτήσει άντικειμενικό περιεχόμενο καί στερεή μορφή. Η άτομική ξμπνευση, ή φαντασία καί ή στοιχειακή δημιουργυκή δύναμη τοῦ καλλιτέχνη δφειλαν νά τιθασευθούν και συνάμα νά γονιμοποιηθούν στήν ίδια έκταση καί μέ τήν ίδια έννοια όπως στόν τομέα τῆς ήθυτῆς τά ψυχόρμητα διοχετεύονταν σκόπιμα διά μέσου τοῦ Λόγου. Παρόμοια γινόταν άντιληπτή ή σχέση μορφής καί περιεχομένου στό καλλιτέχνημα. Μορφή σήμαινε τήν πλαστουργό δύναμη πού άπελευθέρωνε τό περιεχόμενο άπό τό τυχαῖο ή τό μή τυπικό κι έτσι τό έξιδανίκευε ὁ μορφοποιός, δηλαδή ο καλλιτέχνης, δέν ήταν κάποιος ατίθασος μάγος ή όργίλος προφήτης, παρά μᾶλλον ὁ εὐλαβικός ἀρχιερέας καί κήρωας τοῦ ἰδεώδους στή συνάφειά του μέ τον άντυκειμενικά ύπαρκτο καί γενικά άντιληπτό κόσμο. Τό προγραμματικό αίτημα άντικειμενικότητας της τέχνης και έξαντικειμενίκευσης της καλλιτεχνοίης δημιουργίας μέσα στήν άρμονία μορφής καί περιεχομένου έδραζόταν άπό την πλευρά του στήν κοσμοθεωρητική ἀποδοχή μιᾶς (ἰδεώδους) φύσης, στή μίμηση

τῆς ὁποίας ἡ τέχνη ὄφειλε νά ἀναζητήσει καί νά βρεῖ τή δυοή της άνεξάντλητη πηγή έμπνεύσεως. 'Από τήν ἄποψη αὐτήν ἐνδιέφερε δχι άπλως τό τοπίο ή ή νεκρή φύση, παρά πρό παντός ὁ ἄνθρωπος. 'Ο άστικός άνθρωποκεντρισμός στήν τέχνη είχε εύρεία έννοια, σήμαινε δηλαδή τή σύνδεση τῆς ἀναπαράστασης τοῦ κόσμου μέ μιάν ἰδέα σημαντική γιά τόν ἄνθρωπο, τήν όποία ὁ ἄνθρωπος ἀπό τήν πλευρά του τήν πρόβαλλε στήν έξωτερική φύση έτσι ὁ ἄνθρωπος έμφανιζόταν έν μέρει ώς συνισταμένη καί εν μέρει ώς πηγή όλων τῶν ἐνεργῶν δυνάμεων ή παραγόντων. Από τήν ἄποψη αὐτήν ὁ ἀνθρωποκεντρισμός βασιζόταν σέ μιά συνθετυκή άντίληψη. Αύτός είναι ὁ βαθύτερος λόγος, γιά τόν όποιο ή κατάλυση τοῦ άνθρωποκεντρισμοῦ μέσα στίς συνθήκες της μαζικής δημοκρατίας συμβάδισε μέ τόν παραμερισμό τοῦ συνθετικοῦ-ἐναρμονιστικοῦ σχήματος σιέψης πρός χάρη τοῦ ἀναλυτικού-συνδυαστικού καί συνάμα μέ τόν παραμερισμό κάθε σύνθεσης. Πῶς συντελέσθηκε σύτή ή διαδυαισία θά τό δοῦμε στό πρῶτο τμῆμα τοῦ ἐπόμενου χεφαλαίου. Έχει θά ἐξετάσουμε καί τά βασικά στοιχεῖα της άστικης αλοθητικης στίς έπί μέρους τέχνες, έτσι ώστε μέσω της άντιδιαστολής και τής σύγκρισης νά κατανοήσουμε καλύτερα τή δομή του άναλυτικού-συνδυαστικού σχήματος σκέψης στούς άντίστοιχους τομείζ.

#### REMARATO TPITO

# Η ΑΝΤΙΚΑΤΑΣΤΑΣΗ ΤΟΥ ΑΖΤΙΚΟΥ ΣΥΝΘΕΤΙΚΟΥ-ΕΝΑΡΜΟΝΙΣΤΙΚΟΥ ΣΧΗΜΑΤΟΣ ΣΚΕΨΉΣ ΑΠΟ ΤΟ ΑΝΑΛΥΤΙΚΟ-ΣΥΝΔΥΑΣΤΙΚΌ ΣΧΗΜΑ ΣΤΟΝ ΤΟΜΈΑ ΤΗΣ ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΉΣ ΠΑΡΑΓΩΓΉΣ

### 1. AOFOTEXNIA KAI TEXNH

# α. Γενικά

'Η κοινωνική πρωτοκαθεδρία της άστικης τάξης δέν κράτησε πολύ, άν τή μετρήσουμε μέ τά μέτρα της παγκόσμιας Ιστορίας επί πλέον ή άστυσή τάξη συχνότατα άναγκάσθηκε νά τή μοιρασθεί μέ άλλες τάξεις καί με άλλα στρώματα — σε μερικές χώρες με τά πάντοτε ίσχυρά κατάλοιπα της άριστουρατίας έκ καταγωγής, σέ άλλες μέ άνεξάρτητους άγρότες και τέλος όλο και περισσότερο μέ τό όργανωμένο έργατικό χίνημα στό πλαίσιο τῆς διαμιορφούμενης μαζικῆς χοινωνίας καί μαζυτής δημοκρατίας. Αντίστοιχα σύντομο στάθηκε τό διάστημα της πρωτοκαθεδρίας τοῦ άστικοῦ πολιτισμοῦ, ὁ ὁποῖος ἐπίσης ποτέ και πουθενά δέν ἐπιβλήθηκε σέ άμιγή μορφή και σ' όλόκληρο τό πολιτισμικό φάσμα, παρά έξ άρχης καταπολεμήθηκε από διάφορες πλευρές. Η αἰτία τούτης της κοινωνικής και πολιτισμικής άμφιρρέπειας, πού χαρακτηρίζει τήν άστική έποχή, μαντεύεται εύκολα. Ή άστυκή τάξη ήταν ή πρώτη στήν ίστορία πού σύνδεσε τή δυκή της άξίωση χυριαρχίας μέ τό προγραμματικό αϊτημα γιά άνοιγμα τῆς κοινωνίας και έλεύθερη εκδίπλωση των άνταγωνιστικών της δυνάμεων. Τό φαινομενικό παράδοξο ήταν λοιπόν ότι ή άστική κυριαρχία ήταν δυνατή μονάχα στό πλαίσιο μιᾶς κοινωνίας πλουραλιστυτής ἀπό οἰκονομική, κοινωνική και ίδεολογική ἄποψη. Φυσικά ή ἀστική τάξη προσπαθούσε όσο γινόταν νά χρατήσει τόν πλουραλισμό αύτόν στά δρια πού ήσαν ἀπολύτως ἀπαραίτητα γιά τή λειτουργία τοῦ συστήματος, όμως αὐτό μόνον ἐν μέρει καί μόνο προσωρινά μποροῦσε νά τό πετύχει. 'Ο έλεύθερος συναγωνισμός έντός μιᾶς κατ' άρχήν άνοιχτης κοινωνίας, η όποια δέν γνώριζε πιά τούς κληρονομικούς, νομικούς καί έθιμικούς φραγμούς άνάμεσα στίς κοινωνικές τάξεις τοῦ ancien régime, ανέπτυξε τή δυκή του δυναμική καί λογική, έτσι ώστε άπό τούς κόλπους τοῦ ίδιου ἐκείνου πλουραλισμοῦ, ὁ ὁποῖος ἦταν ἀπαραίτητος

γιά τήν εκδίπλωση της κοινωνικής καί πολιτικής δραστηριότητας τής άστυσης τάξης, άναγκαστυκά βγήμων οἱ ἐχθροί τῆς ἀστυσης τάξης καθώς και τοῦ ἀστικοῦ ήθους και ἔθους. Ἡ ἀστική τάξη δημιούργησε τήν παιδεία καί τήν καλλιέργεια μέ τή σύγχρονη έννοια ώς κοσμικό ύποκατάστατο τοῦ ἰδεολογικοῦ μονοπωλίου τῆς θεολογίας, όμως άκριβώς γι' αύτό έπρεπε νά διακηρύξει τήν αύτονομία καί τήν πολυμορφία τής πολιτισμικής σφαίρας κι έτσι νά καταστήσει δυνατή, μερικές φορές μάλιστα νά ένθαρρύνει καί έν πάση περιπτώσει νά άνεχθεί, τήν έλεύθερη ανάπτυξη αντιαστικών δυνάμεων καί ίδεων μέσα στήν ίδια τούτη σφαίρα. Ἡ έλεύθερη άγορά τῶν πολιτισμικῶν άγαθῶν ύπῆρχε ἐξ ἴσου καί γιά τούς ἐχθρούς τῶν ἀστικῶν ἀξιῶν καί τοῦ άστικοῦ πολιτισμοῦ καί δέν ήταν δυνατόν οῦτε νά καταργηθεῖ οῦτε νά περιορισθεί ἀποφασιστικά χωρίς νά ἐπηρεασθεί ἀρνητικά ἡ δομή καί ο τρόπος λειτουργίας ακριβώς έκείνης της κοινωνίας, η όποια σέ μεγάλο βαθμό έδραζόταν σέ άστικές άξίες καί άστικά πολιτισμικά άγαθά. Από την άντινομία τούτη, πού ρίζωνε μέσα στόν ίδιο τόν τρόπο της υπαρξής της, ή ἀστική τάξη δέν μπόρεσε νά ἀπαλλαγει ποτέ.

"Όπως ήδη ή άριστοκρατία έκ καταγωγής, έτσι καί ή άστυςή τάξη **ἔγασε τόν ἔλεγχο τοῦ πολιτισμικοῦ τομέα ἐν ὄσω ἀκόμα κρατοῦσε** λίγο-πολύ στά χέρια της τούς μοχλούς τῆς οἰκονομίας καί τῆς πολιτικής καί όπως τμήματα τής άριστοκρατίας πρίν άκόμη άπό τόν χοινωνικό της έκπεσμό ένίσχυαν κατά τρόπο έπιδεικτικό καί αὐτάρεσκο πολιτισμικά προϊόντα στρεφόμενα έναντίον τῆς ίδιας τῆς άριστοχρατίας, έτσι καί μερικοί άστοί, πού ήθελαν νά δείξουν ότι άκολουθοῦν τό πνεύμα της έποχης, επαιξαν τόν ρόλο Μαικήνα άπεναντι σε καλλιτέχνες κάθε άλλο παρά εύνοϋκά διατεθειμένους πρός τήν άστική κλίμωνα άξιῶν καί τήν ἀστυκή αἰσθητυκή. Ἡ ἐπίθεση ἐναντίον τοῦ άστικοῦ πολιτισμικοῦ, αἰσθητικοῦ καί ήθικοῦ κανόνα διεξάχθηκε τουτόχρονα άπό πολλές πλευρές και τάσεις, οι όποῖες συμφωνούσαν βέβαια στήν ἀντίθεσή τους πρός τίς ἀστικές κανονιστικές άρχές, άλλά κατά τά άλλα ήσαν έξαιρετικά έτερογενεῖς ἀπό ἄποψη μορφής καί περιεγομένου καί ἐπί πλέον τίς περισσότερες φορές ἐσωτερικά διασπασμένες. "Ενας λόγος γι' αὐτό ήταν βέβαια ὁ συνθετικός χαρικτήρας του ίδιου του άστικου καινόνα, οι ποικιλοπορώες διαστάσεις ή έπόψεις τῆς σύνθεσης πρόσφεραν ἰσάριθμους ἐπιθετικούς στόχους καί ή σύνθεση μπορούσε να καταλυθεί καθώς ὁ κάθε άντίπαλός της άποσπούσε άπό τό Όλο ένα έκάστοτε διαφορετικό στοιχείο, τό αύτονο-

μοῦσε καί τό ἔστρεφε ἐναντίον τοῦ "Ολου, δίνοντάς του νόημα ἐντελῶς άλλο ἀπό έκεινο πού είχε ώς συστατικό της άρχικης σύνθεσης. Έτσι π.χ. ἐπιστρατεύθηναν ἀπό ἐκάστοτε διαφορετικές ἀντιαστικές τάσεις ή σύγχρονη τεχνυκή έναντίον τῆς άνθρωπιστυκῆς παιδείας, ἡ αἰσθητυκή έναντίον της ήθυσης, το αϊσθημα καί ή ζωή έναντίον της έργασίας καί τῆς οἰκονομίας, ἡ φύση ἐναντίον τοῦ πολιτισμοῦ κτλ., πράγμα πού ξπληττε καίρια τήν άστυκή συνθετυκή-έναρμονιστυκή ἐπιδίωξη κατά τρόπο έκάστοτε διαφορετικό καί μέ έκάστοτε διαφορετικά μέσα. Ή ποικιλομορφία ή καί ριζική έτερογένεια τῶν ἐπιθέσεων ἐνάντια στήν άστική σύνθεση όφείλεται όμως καί σ' έναν άλλο λόγο πού γίνεται έμφανής μονάχα όταν άνασκοπούμε τήν πορεία στό σύνολό της. Μέ τίς ἐπιθέσεις αὐτές διαμορφώθηνε βαθμιαΐα ἐκεῖνο τό σχήμα σκέψης, τό όποιο βαθμιαία ύποκατέστησε τό άστικό και προετοίμασε τήν (ίδεολογυκή) μετάβαση στή μαζυκή δημοκρατία. Δέν θά ήταν σέ θέση νά κάμει κάτι τέτοιο ὄν δέν είχε συλλάβει προκαταβολικά καί έκφράσει μέ ἐπάρκεια στοιχεῖα πού προσδιορίζουν σέ μεγάλη ἔκταση —δσο κι άν παραλλάζονται ή εκχυδαίζονται — τή σκέψη καί τή ζωή τῆς τεχνολογικά έξελιγμένης καί μαζικά καταναλωτικής μαζικής δημοκρατίας. Γιά νά τό ποῦμε άλλιῶς: ἡ ἐσώτερη ἐτερογένεια τῶν ἐπιθέσεων ἐνάντια στό άστικό σχήμα σκέψης άνταποκρίνεται —πάντοτε στήν άνασκοπική θεώρηση της όλης έξέλιξης— στήν έσωτερική έτερογένεια τής σκέψης και τής ζωής τής μαζικής δημοκρατίας. Προτού συζητήσουμε τό ζήτημα ποιά είναι τά μεγάλα, διν καί διντίθετα μεταξύ τους μοτίβα, τά δποΐα έπιστρατεύθημαν ένάντια στήν άστική σύνθεση καί τελικά τήν γκρέμισαν, πρέπει νά παρατηρήσουμε ότι οἱ δημιουργοί τους —είτε ήσαν καλλιτέχνες καί λογοτέχνες είτε φιλόσοφοι καί έπιστήμονες -- πολέμησαν βέβαια συχνά την άστυση τάξη και τίς άξιες της, όμως δέν είχαν σαφή συνείδηση τοῦ ότι μέ τα λόγια καί τίς πράξεις τους προετοιμάζουν τόν δρόμο τοῦ χοινωνικοῦ καί πολιτικοῦ εκείνου μορφώματος, τό όποιο έμεις σήμερα γνωρίζουμε ώς τήν τεχνολογικά έξελιγμένη καί μαζικά καταναλωτική μαζική δημοκρατία. Στόν βαθμό πού προαισθάνθηναν δρισμένες πλευρές ή δρισμένα γνωρίσματα αύτοῦ τοῦ μορφώματος ένσωμάτωσαν τίς προαισθήσεις τους σε οὐτοπίες έντελῶς διαφορετικῆς ἐμπνεύσεως, καί κατά πάσα πιθαγότητα θά ξιμενου ξιακληριτοι ἄν μάθαινου σέ ποιά κοίτη ξοπρωξε ή ιστορία τίς προσπάθειες και τά σχέδιά τους. Η έτερογονία τῶν σκοπῶν στάθηκε καί στήν περίπτωση αὐτήν ἀμείλυιτη: στόν ἀγώνα ἐνάντια στήν άστική σύνθεση διαμορφώθηκε ένα σχήμα σκέψης, τό όποιο τέθηκε στήν ύπηρεσία σκοπιμοτήτων και πραγματικοτήτων διαφορετικών ἀπό όσες ἐπηρέασαν ἄμεσα τή διαμόρφωσή του. Τό ἀποφασιστικό ἰστορικό κριτήριο γιά νά ἀποτιμήσουμε τή σχέση τών δημιουργών τούτου τοῦ σχήματος σκέψης πρός τήν τεχνολογικά έξελιγμένη και μαζικά καταναλωτική μαζική δημοκρατία είναι ἐπομένως δχι τό ἄν αὐτοί θά αἰσθάνονταν ἀηδία ή ἔλξη γιά μιά τέτοια μορφή κοινωνίας, ἀλλά τό ἄν ἀποδιάρθρωσαν τό ἀστικό σχήμα σκέψης, διαμορφώνοντας ἔνα ἄλλο πού ἀνταποκρινόταν στίς οὐσιαστικές ἀνάγκες

τής μετααστυής κοινωνυής πραγματικότητας.

Αν τώρα θελήσουμε νά συνοψίσουμε τίς πουαλόμορφες ἐπιθέσεις, οί όποῖες ἐπιχειρήθηκαν ἀπό τό δεύτερο μισό τοῦ 19ου αἰ. ἐνάντια στήν άστυςή σύνθεση, γύρω άπό τούς βασικούς, ἄν καί φαινομενικά έκ διαμέτρου άντίθετους έννοιολογικούς πόλους, τότε προκύπτει ή έξης εὐκόνα: ἀπό τή μιά μεριά ἀντιπαρατίθεται στήν ἀνθρωπιστυκή, τή συναφή μέ τό στατικό κλασσικό ίδεῶδες, ἔποψη τούτης τῆς σύνθεσης μιά λατρεία της σύχχρονης τεχνυίης μέσα στήν ξέφρενη δυναμυτή της, πού σαρώνει τίς σίγουρες γιά τόν ἐαυτό τους παραδόσεις ή τήν πεπατημένη τοῦ ἀστικοῦ τρόπου σκέψης καί ζωῆς ἀπό τήν ἄλλη μεριά, ένάντια σέ ό,τι θεωρείται ώς καπιταλιστικός χυδαίος ύλισμός καί ώς καταστροφή του γνήσιου καί πηγαίου άπό τήν ποταπή δύναμη τοῦ χρήματος ύμνεϊται τό μυθυκό, τό ἄχρονο, τό άρχέγονο, τό έξωτικό χαθώς χαί ή δημιουργικότητα ένός πνεύματος πού ύπακούει σέ νόμους διαφορετικούς άπό έκείνους τοῦ οἰκονομικοῦ ὑπολογισμοῦ ἡ τοῦ χοντόθωρου άστικοῦ ήθυμσμοῦ. Ανάμεσα στίς δύο τοῦτες θεμελιώδεις άντιαστικές τοποθετήσεις ύπάρχουν πολλές καί ρευστές μεταβάσεις, ἐφ᾽ ὅσον μάλιστα καί οἱ δυό τους δέν ἐκπροσωποῦνται πάντοτε άπό τούς ίδιους όφθαλμοφανείς φορείς, άλλά έμφανίζονται σέ διάφορους καλλιτέχνες, λογοτέχνες καί στοχαστές σέ εκάστοτε διαφορετική μίξη. Αὐτό ἐξηγεῖ καί τή δυσκολία μας νά σύρουμε μιά σαφή διαχωριστική γραμμή άνάμεσα στόν λογοτεχνικό-καλλιτεχνικό μοντερνισμό καί στά ρεύματα πού συνήθως χαρακτηρίζονται ώς πρωτοπορία. "Αν ἐπιτρέπεται ἐδῶ νά ἐπιχειρήσουμε grosso modo ἔναν διαφορισμό, τότε πρέπει νά ποῦμε ὅτι ἡ πρωτοπορία μᾶλλον τείνει νά καταγράφει ἡ νά ἐπιτελεῖ τή συντριβή τῆς ἀστικῆς σύνθεσης, μέ τή χαρούμενη πεποίθηση ότι έτσι προσφέρεται ή εύκαιρία μιᾶς θαρραλέας καί ζωντανής νέας άρχης πέρα άπό τίς φιλισταϊκές συμβάσεις καί τίς καθησυχαστι-

κές βεβαιότητες της αστυτής φρόνησης καί λογυτής, ένω ο λογοτεχνικός-καλλιτεχνικός μοντερνισμός βιώνει καί θεωρεί τήν κρίση τοῦ άστικού πολιτισμού ώς κρίση τού πολιτισμού και τής άνθρωπότητας γενικά, τήν κατάρρευση τῶν ἀστικῶν ἀξιῶν καί ἀντιλήψεων περί εὐρυθμέλις και τάξεως ώς κατουφήμνιση στό χάος τῆς ἀναρχίας και τοῦ μηδενισμού άντίστοιχα εύδοκιμεί στούς κύκλους του ή λαχτάρα γιά θαλπωρή στούς κόλπους εύρύτερων καί άδιάφθορων ένοτήτων, όπως π.χ. της ένότητας τοῦ μύθου, της θρησκείας, τοῦ έξιδανικευμένου παρελθόντος ή τοῦ ἐξωτικοῦ παρόντος. Απεναντίας, ή πρωτοπορία διόλου δέν συμπαθεῖ τίς μεσαιωνικές άρμονίες καί τά άγροτικά ή έξωτικά ειδύλλια, έχει τοποθέτηση θύραθεν ή άθεϊστυκή, καί στόν βαθμό πού άναζητα τήν ούτοπία. τή χτίζει στό μέλλον χρησιμοποιώντας μέ έμπιστοσύνη τίς δυνατότητες τῆς σύγχρονης τεχνικῆς καί ἔχοντας κατά νοῦ τίς ἀνάγκες τῶν μεγάλων μαζῶν. "Ωστε ἐδῶ οἱ αἰσιόδοξοι χοινωνικοί και έξισωτικοί τόνοι ήχοῦν πολύ ἐντονότερα ἀπ' ὅ,τι στόν λογοτεχνικό-καλλιτεχνικό μοντερνισμό, όπου ή βαθειά ριζωμένη άπαισιοδοξία συμβάδιζε μ' έναν έλιτισμό, ὁ ὁποῖος δέν σήμαινε άξίωση καθοδήγησης των μαζών, όπως π.χ. τό φουτουριστικό αίτημα μιᾶς χυβέρνησης των μεγαλοφυών καί των καλλιτεχνών, άλλά άντίθετα ἀπέφευγε κάθε ἐπαφή μέ τό profanum vulgus. Φυσυκά ὑπῆρχαν στούς κόλπους του λογοτεχνικού-καλλιτεχνικού μοντερνισμού, όπως καί στούς κόλπους τής πρωτοπορίας, σημαντικές διαφορές γνώμης ώς πρός τό πῶς πρέπει νά δρισθεῖ τό περιεχόμενο τοῦ ἐκάστοτε διαγραφόμενου άντιαστικοῦ ίδεώδους (π.χ. «τοῦ» μύθου ή «τῆς» τέχνης) καί έπίσης ώς πρός τήν ἱεράρχηση τῶν ἀντιαστικῶν στόχων καί ἀξιῶν. Ή έτερογένεια τοῦ περιεχομένου καί ἡ ποικιλομορφία τῶν θέσεων πού στρέφονταν ένάντια στήν άστική σύνθεση δέν έμπόδισε ώστόσο τήν κοινή τους δράση, έφ' όσον ή σύνθεση τούτη πληττόταν κάθε φορά σε άλλο σημείο ἀφιβώς ή ἐπιλογή αὐτοῦ τοῦ σημείου καί ή συναφής μέ την ἐπιλογή τούτη ἰδιαίτερη, άλλά πάντως ἀντιαστυκή άξιολογυκή έπιλογή χώριζε τούς έπιτιθέμενους μεταξύ τους. Ένα παράδειγμα από τόν χώρο της πρωτοπορίας μπορεί να διασαφήσει τούτη τήν κοινότητα της δράσης παρ' όλη την άντίθεση τῶν ἐπί μέρους θέσεων. "Όταν οἱ σουρρεαλιστές μιλοῦν περιφρανητικά γιά τήν ἐπιστήμη καί τήν τεχνική, το κάνουν ἐπειδή θέλουν νά παραμερίσουν όλες τίς μορφές δρθολογικότητας, όσες κατά τή γνώμη τους συνδέονται άπό τήν οὐσία τους μέ τόν άστικό habitus καί όταν οἱ φουτουριστές ἐνθουσιάζονται

μέ τό ψυχρό ἐπιστημονικό πνεῦμα καί μέ τήν ὁρμή τῆς σύγχρονης τεχνικῆς, συνδέουν μέ τόν ἐνθουσιασμό τους αὐτόν ἀντιλήψεις καί ἐπιθυμίες πού ἀντιτίθενται ἐξ ἴσου στήν ἀστική ἔννοια τῆς ὀρθολογικότητας, θέλουν δηλαδή μέ τή βοήθεια αὐτοῦ τοῦ πνεύματος καί αὐτῆς τῆς τεχνικῆς νά θροώσουν τά ὅρια τοῦ common sense καί τῆς πληκτικῆς φρόνησης, νά δαμάσουν ἀκραῖες καταστάσεις καί νά ζήσουν μέσα στόν κίνδυνο, ὅπως ἐπίσης καί νά θεμελιώσουν μιάν αἰσθητική ριζικά δια-

φορετυκή ἀπό τήν κλασσυμστυκή.

'Αναφέραμε ήδη ότι τά δύο μεγάλα καί έτερογενή (τόσο ἀπό ἄποψη λογική δσο καί ἀπό ἄποψη περιεχομένου) πλέγματα σκέψης, τά ὁποῖα εσφιξαν στή λαβίδα τους την αστυκή σύνθεση, προδιέγραψαν καί προετοίμασοιν τίς δύο βασικές ἐπόψεις τῆς σκέψης καί τῆς ζωῆς τῆς τεχνολογικά έξελιγμένης καί μαζικά καταναλωτικής μαζικής δημοκρατίας. "Οπως θά δοῦμε διεξοδικότερα (χεφ. ΙΥ, 2-3), οί δύο τοῦτες, έξ ໃσου άνταγωνιστικές μεταξύ τους ἐπόψεις είναι ἀφ' ἐνός ἡ τεχνική δρθολογικότητα, ή δποία λειτουργεί ξέχωρα από άνθρωπιστικές μέριμνες καί ή όποία καθιστά δυνατή καί συντηρεί τή μαζική παραγωγή ύλικων άγαθων σε όλους τούς προσοδοφόρους τομείς, και άφ' έτέρου ήδονιστικές στάσεις και ίδεολογίες αὐτοπραγμάτωσης, οἱ ὁποῖες συχνότατα συνυφαίνονται μέ κάθε λογής μυστυασμούς καί έξωτισμούς καί ένισχύουν τή μαζυτή κατανάλωση τής μαζυτής παραγωγής, παραμερίζοντας τίς προγενέστερες ήθικές άναστολές. 'Ο πυρήνας ή ή πρώτη ύποτύπωση τούτων τῶν ἰδεολογιῶν αὐτοπραγμάτωσης στή συνύφανσή τους μέ το μυθυκό, το άρχέγονο ή το έξωτικό στοιχεῖο βρίσκεται ήδη σ' ενα άπό τά δύο παραπάνω πλέγματα σκέψης. Στή διαμόρφωση τῶν κατευθυντήριων μοτίβων συνέβαλαν έδῶ συμπληρωματικά τόσο ο λογοτεχνικός-καλλιτεχνικός μοντερνισμός όσο καί ή πρωτοπορία. Καί ἀπό τίς δύο πλευρές καταπολεμήθηκε ή ἀστική σύνθεση Λόγου καί ἐμπειρίας (στό γνωστικό ἐπίπεδο) ἤ Λόγου καί ψυχορμήτων (στό προκτικό-ήθικό έπίπεδο). Στό πλαίσιο της ριζικής άμφισβήτησης των άξιώσεων δρθολογικότητας της άστικης έπιστήμης --άμφισβήτησης πού έγινε όλο και έντονότερη στίς τελευταΐες δεκαετίες τοῦ 19ου αἰ., γιά νά ἐμφανισθεῖ προγραμματικά γύρω στό 1900— ὁ έπιστημονικός τρόπος σκέψης κανάσθηκε ώς προϊόν ένός ρηχοῦ έμπειρισμού καί συνάμα μιᾶς δυαμπτης νοησιαρχίας. Τοῦ ἀντιπαρατέθηκε δχι μόνον ή πιό εύκαμπτη καί πιό διεισδυτυκή γνωστυκή ὑιανότητα τῆς ένόρασης, άλλά καί μιά άλλη έννοια τῆς έμπειρίας, ἤτοι ἡ στοιχειακή

δυναμική ἐκείνου πού σύμφωνα μέ τίς ἀστικές ἰεραρχήσεις ἀποτελοῦσε τά κατώτερα στρώματα της ψυχής. Ο ύποβιβασμός της ἐπιστήμης δέν είχε λοιπόν νόημα ἀπλῶς γνωσιοθεωρητικό, ἀλλά συμβάδιζε μέ τήν αντικατάσταση της αστικής εικόνας για τόν ανθρωπο μέ μιαν άλλη, η όποια από την πλευρά της άνταποκρινόταν σέ μιά κοσμοειχόνα διαφορετική ἀπό ἐκείνη τῆς ἀστικῆς ἐπιστήμης: γιατί μέ τήν ἴδια έννοια καί στήν ίδια έκταση πού ὁ ἄνθρωπος ἔμοιαζε νά κατέχεται ἀπό τό δαιμονικό, τό νοσηρό ή τό αἰσθησιωκό-διεστραμμένο στοιχεῖο, φαινόταν καί ὁ κόσμος νά διέπεται ἀπό μυστικές καί μυθικές δυνάμεις. 'Ο μύθος, πού μετά άπό σχετικώς μακρά παραμονή στό περιθώριο τῆς Ιστορίας τῶν ἰδεῶν τιμᾶται καί πάλι ἀπό τόν λογοτεχνικό-καλλιτεχνικό μοντερνισμό, άναλαμβάνει τώρα τήν άποστολή νά άντικαταστήσει τίς ρηχές ἐπιστημονικές ἐξηγήσεις τῆς νόησης μέ καλύτερες καί νά συναρμόσει ξανά σέ όργανική ένότητα τό σύμπαν, τό όποιο είχε θρυμματισθεϊ έξ αίτίας τής συντριβής τῶν ὀρθολογικῶν νομοτελειῶν καί αἰτιστήτων. Ταυτόχρονα άπευθύνεται στή βαθύτερη καί πιό άρχέγονη διάσταση τῆς ἀνθρώπινης ψυχῆς γιά νά την χινητοποιήσει χαί νά τήν κάμει νά μιλήσει. 'Ο μύθος τοῦ κόσμου ή ή ψυχή μποροῦσαν βέβαια να έξουσιάζονται από κατι δαιμονικό ή ζοφερό, έξ Ισου δυνατή ήταν όμως ή κυριαρχία του έκ καταγωγής καλού και άδιάφθορου, πού έκθειαζόταν σε οὐτοπικά, εξωτικά ή είδυλλιακά σχεδιογραφήματα. Καί οἱ δύο αὐτές μορφές τοῦ μυθικοῦ στοιχείου βρίσκονταν πάντως έξ ίσου μοκριά άπό τή σταθμισμένη και σταθμίσιμη άρμονία, ή όποία μπορούσε να άναλυθεί στα στοιχεία της και κατόπιν να άνασυγκροτηθεί άπ' αὐτά: έδῶ ἔλειπαν έντελῶς τόσο ὁ έσωτερικός δομικός νόμος της άστυσης σύνθεσης όσο καί το άστυκο ίσοζύγιο Λόγου καί ψυχορμήτων. 'Απεναντίας, τόν τόνο τόν έδινε δ,τι σύμφωνα μέ τά άστικά χριτήρια ήταν άνορθολογικό, στοιχειακό, πρωτογενές καί έπομένως αστάθμητο ή καί δυνητικά έκρηκτικό καί έπικίνδυνο, άκόμα κι άν τούτο έδω κρυσταλλωνόταν σε μορφές πού μέσα στή χάρη καί στήν θαρότητά τους φαίνονταν άπολλώνειες, ώστόσο κάτω άπ' αὐτό τό έπίχρισμα ζούσε καί μαινόταν τό διονυσιακό στοιχεῖο. Μιάν ίδιαίτερα σημαντική ανάμεσα στίς πολλές του μεταμορφώσεις γνώρισε τό μυθυκό-άρχέγονο ή άνορθολογικό-διονυσιακό στοιχείο στήν ντανταίστική καί σουρρεαλιστυκή πρωτοπορία, δπου κάτω άπό τήν ἐπίδραση τῆς ψυχαναλυτυτής διδασιαιλίας ύμινήθηκε ώς έλεύθερος συνειρμός, φαντασία ή όνειρο, ένῶ συνάμα ή άνακάλυψη τῆς λειτουργίας του μέσα στήν

ψυχή συνδέθηκε μέ το αίτημα τῆς ἀπελευθέρωσης τῶν καταπιεσμένων ψυχικῶν δυνάμεων και τῆς ἀποδέσμευσης τῆς δημιουργικότητας τοῦ ἀτόμου. "Όχι τυχαΐα οἱ ἰδέες τοῦτες —και πάλι ἀνάμικτες μέ διάφορους ἀνορθολογισμούς και ἐξωτισμούς— ἐπανανασακλύφθηκαν ἀνριβῶς ἀπό τήν πολιτισμική ἐπανάσταση τῆς δεκαετίας τοῦ 1960 και τοῦ 1970 και ἔπαιξαν σημαντικό ρόλο στή διαμόρφωση τῆς Ιδεολογίας τῆς

αύτοπραγμάτωσης (κεφ. IV, 4).

Στήν άστική σύνθεση άντιπαρατάχθηκαν διμως δχι μόνο τό μυθικό καί τό άνορθολογικό, άλλά καί οἱ φαινομενικοί τους άντίποδες, δηλαδή ή τεχνική και ή μηχανή. Αὐτό βέβαια τό ἔκαμαν μόνον ὁρισμένα, ἀλλά σημαντικά ρεύματα τῆς πρωτοπορίας, τά ὁποῖα στόν νηφάλιο πραγματισμό καί στίς αὐστηρές ἀρχές δόμησης τῆς μηχανῆς ἔβλεπαν τή χειροπιαστή άντίθεση πρός δ,τι θεωρούσαν άστικό συναισθηματισμό, καί ἐπί πλέον ένα αίσθητικό πρότυπο άξιομίμητο σέ όλόκληρο τό πεδίο της τέχνης ή άστυκή έναρμόνιση τοῦ ώραίου καί τοῦ ήθικοῦ θά ξπρεπε λοιπόν νά άντικατασταθεῖ έδῶ ἀπό τό πρωιτικό καί τό χρήσιμο στήν άπρόσωπη λιτότητά τους. 'Ασφαλώς, ή βιομηχανία καί ή τεχνυκή κατείχαν τή θέση τους μέσα στήν άστυκή σύνθεση, έφ' όσον έιστροσωπούσαν τήν κοσμική άξίωση κυριάρχησης τής φύσης, δμως έδῶ θεωρούνταν ὡς προϊόντα τῆς ἀστυιῆς-ἐπιστημονυιῆς ὀρθολογικότητας, καί ἐπί πλέον πλάι τους βρισκόταν τό κλασσυιό-άνθρωπιστυιό ίδεωδες έν μέρει ώς συμπληρωματικό καί έν μέρει ώς διορθωτικό στοιχείο. Χαρακτηριστικό είναι δτι ή τέχνη πού στρεφόταν γύρω άπό τά μεγάλα άστικά θέματα — ἀπό τή φύση καί τήν (ἐξιδανικευμένη) ίστορία ἴσαμε τήν οἰκογένεια καί τόν ἄνθρωπο στήν ἀτομικότητά του - ποτέ δέν είχε θεματοποιήσει άμεσα καί συστηματικά τή βιομηχανία καί τήν τεχνική ή τή στενότερη καπιταλιστική έποψη τῆς άστυσης ζωής. Έν πάση περιπτώσει, ή έπιδιωκόμενη άπό τό άστυιό παιδευτικό ίδε ώδες σύνθεση άνθρωπισμού καί φυσικής έπιστήμης στάθηκε μάλλον βραχύβια: διαλύθηκε ήδη στήν πορεία τής δεύτερης βιομηχανικής επανάστασης, δταν ή τεχνική φανέρωσε βαθμιαΐα τίς επαναστατικές της συνέπειες καί έκαμε άναπόδραστη τή μετάβαση τοῦ καπιταλισμού σε όργανωτικές μορφές πού έσπαζαν τό πλαίσιο της οἱκογενειωτῆς ἐπιχείρησης, ἐνῶ συνάμα ἐγκαινιαζόταν καί ἡ μετάβαση από τή μαζυκή κοινωνία στή μαζυκή δημοκρατία. Η μοντέρνα τέχνη έπιχείρησε κάτω άπ' αὐτές τίς συνθήμες μιά σύνδεση πνεύματος καί τεχνυτής, ριζικά διαφορετική άπό τήν άστική σύνθεση άνθρωπιστικής

καί τεχνυτής παιδείας. Μέ τήν άποκοπή της άπό τό άστυιό κοσμοθεωρητικό πλαίσιο ή σύγχρονη τεχνική έγινε δρατή στή γεωμετρική της γυμνότητα, ώς έργο ή έκδήλωση ένός σκληροῦ, άρρενωποῦ καί έλεύθερου από συναισθηματισμούς πνεύματος, τό όποιο μέσα στή δίψα του γιά δράση ζητούσε έναν χώρο έκδίπλωσης πέρα άπό τήν άστική σύνδεση τῆς ὀρθολογικότητας μέ τήν ήθυσή καί τοῦ πολιτισμοῦ μέ τή φύση. Γιατί ή μηχανή δέν ἀποτελοῦσε μίμηση τῆς φύσης, ἀλλά τήν ύπερβασή της μέσω τοῦ πνεύματος, τό όποιο στήν χυριαρχυκή του αὐτονομία διόλου δέν αἰσθανόταν ὑποχρεωμένο νά ὑποκλιθεῖ μέ δέος μπροστά σε φυσικά ή κλασσικά πρότυπα καί κανονιστικές άρχες. 'Η λατρεία τής μηχανής ἀπό μέρους τής πρωτοπορίας στρεφόταν λοιπόν δχι μόνον ένάντια στήν αίσθητική άρχή της μίμησης της φύσης, άλλά έξ ίσου χαί εναντίον τοῦ (στενά συνδεδεμένου μέ τούτη τήν ἀρχή) κλασσικοῦ ίδεώδους --- καί ἐν γένει ἐναντίον τῶν ἀστικῶν ἀντιλήψεων περί άρμονίας, γούστου και ύφους ή τεχνοτροπίας, καθώς και έναντίον της αστυκής μανίας για παιδεία και καλλιέργεια. Μᾶς φαίνεται σάν προφητικό δραμα των μορφών ζωής τής μαζικής δημοκρατίας όταν διούμε τούς ίδιους έκείνους φουτουριστές, πού τόση έμφαση δίνουν στή λατρεία τῆς μηχανῆς, νά συνηγοροῦν ταυτόχρονα γιά τήν κατάργηση των ανθρωπιστυών σχολείων και την ένισχυση της τεχνυής. παιδείας και του άθλητισμού.

Η εξύμνηση τής μηχανής από μέρους τής πρωτοπορίας στηριζόταν σ' ένα κοινωνικό ίδεῶδες διαφορετικό ἀπό τό άστικό καί συνάμα σέ μιάν αἰσιόδοξη πίστη στήν πρόοδο, ή όποια μέσα στόν ἐνθουσιασμό της γιά τό vivere pericolosamente καί μέσα στό είκονοκλαστικό της μένος ἄφηνε ξοπίσω της τήν ἀστική ἀντίληψη γιά τήν ἐνότητα προόδου και τάξης. "Όχι μικρότερη άντιαστυτή ἐπίδραση άπό τούτη τήν αισιόδοξη πίστη στήν πρόοδο, πού τή μεθούσε τό δραμα του μέλλοντος, άσκησε εν τούτοις και ή άντίθετη τοποθέτηση, δηλαδή ή άπαισιοδοξία γιά τό μέλλον τοῦ πολιτισμοῦ, ἡ ὁποία βέβαια εὐδοχίμησε χυρίως στούς χώχλους τοῦ λογοτεχνικοῦ-χαλλιτεχνικοῦ μοντερνισμοῦ καί όχι στούς έκπροσώπους της πρωτοπορίας. Ο έμβληματικός όρος «παρουμή» εμφανίσθηκε ήδη στούς προδρόμους τοῦ μοντερνισμοῦ, δηλαδή σε έποχή όπου βρισκόταν στό άποκορύφωμά της ή αύτοπεποίθηση της άστυζης τάξης ώς πλάστη της ίστορίας, καί στρεφόταν εναντίον της αστικής ίδεας της προόδου, από την όποια ό αισθητικιστής μέ την έλιτίστυση συνείδηση ήθελε νά διαχωρίσει τή θέση του γιά

δύο λόγους: ἀπό τή μιά ἐπειδή ἀπεχθανόταν τή φιλισταϊκή ἀνάγκη γιά σιγουριά καί επομένως θεωρούσε τήν πρόοδο ώς πονηρό τέχνασμα τοῦ άστοῦ, ὁ ὁποῖος ζητοῦσε πρόσθετη θολπωρή σέ δήθεν βεβαιότητες γιά την πορεία της ιστορίας και άπό την άλλη έπειδή την ίδέα της προόδου, παρ' όλες τίς ad hoc τροποποιήσεις καί παραλλαγές της, τή συμμερίζονταν έξ ίσου οἱ ἀστοί, οἱ δημοκράτες καί οἱ σοσιαλιστές, πράγμα πού φαινόταν νά πιστοποιεί τόν άγοραίο της χαρακτήρα. 'Αχριβῶς αὐτή ἡ ἀντισοσιαλιστυκή αἰχμή τῆς παρακμικοκῆς ἰδεολογίας καί διάθεσης έκανε σε κατοπινότερη έποχή, όταν ο έχθρος έκ τῶν κάτω έγινε ίσχυρός, τμήματα τῆς ἀστικῆς τάξης εὐεπίφορα πρός αὐτήν τούτο τό γεγονός, πάλι, δημιούργησε στήν άριστερή πλευρά τοῦ πολιτικού και φιλολογικού φάσματος τήν προπαγανδιστικά χρήσιμη οπτυκή απάτη ότι οι παρακμίες αισθητυμστές είχαν έξ άρχης διατυπώσει ίδέες «άστυιές-άντιδραστυιές». Πιό ένδιαφέρον γιά μᾶς είναι όμως κάτι άλλο. ή ίδέα της παρασμής δέν διευκρινιζόταν βέβαια λεπτομερεωκά ἀπό τήν ἄποψη τῆς φιλοσοφίας τῆς ἱστορίας, ὅμως μπορούσε νά συνδεθεί τόσο μέ μιάν άσυνάρτητη καί άποσπασματική εἰκόνα τῆς ἱστορίας, ἡ ὁποία δέν ἐπέτρεπε πρόοδο νοούμενη νομοτελειακά, όσο καί μέ τή νοσταλγία γιά ένα λίγο ή πολύ μιοκρινό παρελθόν, τό όποῖο ἀποτελοῦσε τήν παραστατυκή ἀντίθεση πρός τό παρουμασμένο παρόν. Μερικές φορές τοῦτο τό παρελθόν χανόταν στούς άρχέγονους χρόνους τοῦ μύθου ή στίς περιοχές τοῦ πρωτόγονου καί τοῦ παιδικοῦ, ἔτσι ώστε έναντίον τῆς ἀστικῆς ίδέας τῆς προόδου μπορούσαν να στραφούν ταυτόχρονα τόσο ή διαπίστωση του παρασμασμένου παρόντος δσο καί το μυθικό-άρχέγονο στοιχείο. "Ο,τι στό πλαίσιο της αστικής ίδεας της προόδου λειτουργούσε ώς κατώτατη βαθμίδα της Ιστορικής έξέλιξης άποκτούσε έτσι άνώτερη περιωπή καί θέση, δπότε τό σχήμα της φιλοσοφίας της ιστορίας άντιστρεφόταν όλοκληρωτικά με πολεμική πρόθεση. Ή πολεμική όξυνόταν όταν ή παρουμή ούτε κάν γινόταν άντικείμενο παραπόνων ή μομφών, παρά άνακηρυσσόταν σε κατάσταση όπου μπορεϊ κανείς νά ζήσει άπολαυστικά καί νά αύτοκαταστραφεί χωρίς μετάνοιες καί χωρίς αύτοουκτιρμούς ή άστυκές ήθυκές προκαταλήψεις.

Μέσα στόν πνευματικό κόσμο της μαντέρνας και της πρωτοποριακής τέχνης και λογοτεχνίας η αστική σύνθεση χτυπήθηκε λοιπόν ταυτόχρονα από τα αντιτιθέμενα άσφα τοῦ μύθου η τοῦ ανορθολογικοῦ στοιχείου και της τεχνικής η της μηχανής, της παρακμής και της

εἰκονοκλαστικής αἰσιοδοξίας. Ἡ ἴδια διάταξη προέκυψε ὅταν θεματοποιήθηκε ή ίδια ή έννοια της τέχνης, οπότε έναντίον της άστικης ἀντίληψης για τόν χαρωκτήρα καί τήν ἀποστολή τῆς τέχνης ἐπιστρατεύθηκαν ἀπό τή μιά ὁ καθαρός αἰσθητικισμός καί φορμαλισμός κι ἀπό την άλλη το αίτημα κατάλυσης κάθε μορφής και κατάργησης τής τέχνης. 'Ο αἰσθητικισμός πήγαζε, έξ ἴσου όπως καί ή λατρεία τῆς μηχανής, ἀπό τήν αὐτονόμηση καί τήν ἀπολυτοποίηση ἐνός στοιχείου, τό όποιο βέβαια είχε ληφθεί ύπ' όψιν μέσα στήν άστική σύνθεση -άλλωστε γιά πρώτη φορά μέσα στήν άστική κοινωνία άναγορεύθηκε ή τέχνη Ισότιμη άδελφή της φιλοσοφίας και της επιστήμης...., όμως ξεκομμένο ἀπ' αὐτήν ἔπαιρνε ἀναγκαστικά ἀντιαστική ἔννοια. "Όπως πρέπει νά τονίσουμε ένάντια σέ μιά προκατάληψη, ή όποία διαδόθηκε άπό άριστερούς πολέμιους τοῦ «άστικοῦ-άντιδραστικοῦ» έλιτισμοῦ καί τής «φυγής» ἀπό τήν κοινωνική πραγματικότητα, ἐνῷ συνάμα φάνηκε να έπιβεβαιώνεται και άπό τό γεγονός ότι ή όψιμη άστική τάξη στόν άγώνα έναντίον σοσιαλιστικών μαρξιστικών ένοποιητικών θέσεων ύπεράσπισε τήν αὐτονομία τῶν ἐπί μέρους τομέων τῆς κοινωνίας — ή θεωρία τοῦ l'art pour l'art δέν είναι άστυτής, παρά άπ' εύθείας άντιαστικής καταγωγής. Ἡ άστική σύνθεση άπαιτοῦσε ἕνταξη της τέχνης στήν κοινωνία καί στίς κανονιστικές της άρχές, ένταξη ή δποία δφειλε να ύλοποιηθεῖ — χάρη στή σύνδεση τοῦ ώραίου μέ τό άληθινό και τό άγαθό. 'Ακριβώς αὐτήν τή σύνδεση καταστρέφει ό αἰσθητικισμός, καί μ' αὐτό πάλι συμβαδίζει ή ἀποκοπή τῆς τέχνης άπό τήν κοινωνική καί διδωιτική άποστολή της καί ή μετατροπή της σε έλεύθερο παιγνίδι τοῦ προυμσμένου ύποκειμένου. Τώρα τό αἰσθητικό στοιχείο μπορούσε νά χωρισθεί έντελώς άπό τήν ήθως κανονιστική ἀρχή και ἀπό τό κανονικό ή φυσιολογικό ἐν γένει γιά νά συνδεθεῖ μέ ό,τι άπό άστυς σκοπιά, όπου όμορφιά καί ήθυς ή ήθυς νοούμενη άλήθεια συνυφαίνονται, έπρεπε νά θεωρηθεϊ ώς ἄσχημο, παράδοξο, γελοίο, διεστραμμένο ή τρομουιτικό. Στή θέση τοῦ ώραίου με τήν άστυτή έννοια μπαίνει τό ένδιαφέρον, τό έκπληκτικό, τό συγκλονιστικό η ό,τι προκαλεί άμηχανία καί σύγχυση, δηλαδή έν γένει ό,τι θεωρείται ώς καλλιτεχνικά πολύτιμο άνεξάρτητα άπό τό ήθικό του ποιόν. 'Από περιφρόνηση πρός τό άστικό δέος άπέναντι στό κανονιστικό καί στό κανονικό ή φυσιολογικό ἀποδίδεται τώρα ἀξία σέ ὅλα, ὅσα ἀποκλίνουν φικό το φηριογολικο, παγιστα ο αισθυληκιστύς δεν οδδιπρεί οπτε και μπροστά στήν ταύτιση τέχνης καί έγκλήματος. ή ἀπόκλιση ἀπό τήν

ήθυσή κανονιστυσή άρχή συμβαδίζει όμως μέσα στήν ίστορία τοῦ λογοτεχνικοῦ-καλλιτεχνικοῦ μοντερνισμοῦ μέ τήν αύξουσα ἀπομάκρυνση άπό τήν κανονιστική άρχή ώς μορφή, ἔως ότου τελικά καταρρέουν όλες οί (παραδοσιωτές) μορφολογικές κανονιστικές άρχές. Γιατί τό ένδιαφέρον καί τό ἐκπληκτικό, μ' ἔναν λόγο τό ἀστάθμητο, ἐμφανίζεται αὐτόνομο καί ἀπομονωμένο δίπλα σέ ἄλλα παρόμοια στοιχεῖα, δέν ἀποκτᾶ ἐπομένως τό νόημα καί τήν άξία του χάρη στήν ἔνταξή του μέσα σ' ένα Όλο, τό όποιο μόνον έτσι θά μπορούσε νά 'ναι κι όχι άλλιῶς. "Ετσι έκμηδενίζεται ἡ άστυκή ἀντίληψη γιά τήν άρμονία ὡς καλώς συγκερασμένη σχέση μεταξύ "Ολου καί μέρους καί συντελείται ή μετάβαση άπό τή συγκρότηση τοῦ χαλλιτεχνήματος μέ βάση έδραίους μορφολογικούς κανόνες στόν ύποκειμενικό χειρισμό τῆς μορφής, και μάλιστα χωρίς νά λαμβάνονται ύπ' δψιν οί κοινωνικά έπικρατούσες μορφές έπικοινωνίας καί συνεννόησης. Η διάλυση τῶν μορφῶν της άστυσης τέχνης δέν σήμαινε ώστόσο άναγκαστικά την άποκοπή άπό κάθε μορφή και κάθε αισθητική. Μάλιστα στούς μεγάλους μαστόρους τοῦ λογοτεχνικοῦ-καλλιτεχνικοῦ μοντερνισμοῦ ή διάλυση τούτη συνδέεται μέ μιά καινούργια αύστηρή μορφολογική συνείδηση, ή όποία έν μέρει άντλεϊ άπό τίς πηγές τοῦ αἰσθητικισμοῦ καί στρέφεται έναντίον τῆς ἀμορφίας τῶν ρευμάτων τῆς πρωτοπορίας. Ἐπί πλέον ὁ φορμαλισμός τοῦ λογοτεχνικοῦ-καλλιτεχνικοῦ μοντερνισμοῦ ἐκφράζει μιά συνείδηση προερχόμενη άπό τή γενυκή άπέχθεια τῶν ἐκπροσώπων τούτης τῆς κατεύθυνσης ἐνάντια στόν καπιταλισμό καί στόν καπιταλιστικό πολιτισμό: ή μορφή δουλεύεται έδῶ ὅχι κατά τόν τρόπο τοῦ βιομηχανικού έργάτη, παρά μᾶλλον τοῦ μεσαιωνικοῦ μάστορη, ὁ ὁποΐος βλέπει τή δουλειά του ως "Όλο καί την κατέχει άπό μοκρά οἰκείωση μέ τό ἀντυκείμενο καί μέ τά μυστυκά τῆς τέχνης του.

Ένάντια στήν ἀστική σύνθεση στρεφόταν διμως δχι μόνον ή αἰσθητιαστική αὐτονόμηση τῆς τέχνης καὶ τῆς μορφῆς, ἀλλά ταυτόχρονα καὶ τὸ αἴτημα τῆς κατάργησης τῆς τέχνης καὶ τῆς μορφῆς ἐν γένει. 'Εδῶ ξεχώρισε μέ τίς ἐπιδόσεις της ἡ πρωτοπορία στίς διαφορετικές της κατευθύνσεις καὶ μέ ἐκάστοτε διαφορετικό τρόπο — καὶ τό άρχικό της αἴτημα πραγματοποιήθηκε ἀργότερα, τουλάχιστον ὡς γελοιογραφία ἡ ὡς διαφήμιση, μέσα στήν τεχνολογικά ἐξελιγμένη καὶ μαζικά καταναλωτική μαζική δημοκρατία. Λέγοντας κατάργηση τῆς τέχνης, οἱ ἐκπρόσωποι τῆς πρωτοπορίας δέν ἐννοοῦσαν βέβαια τήν ἀπλή ἐ-ξάλειψη τῶν μορφῶν τέχνης μέσα σε μιά κοινωνία πού κατά τὰ ἄλλα

θά τραβοῦσε ἀμετάβλητη τόν δρόμο της, άλλά μιά παράλληλη άναμόρφωση της τέχνης καί της ζωής, έτσι ώστε ή τέχνη θά μπορούσε νά ἀπορροφηθεῖ άβίαστα καί ὁλοκληρωτικά ἀπό τή ζωή. 'Ο στόχος αύτος επιδιώχθηκε κατά καιρούς κυρίως σε σχέση με σημαντικούς επί μέρους τομείς, δπως έγινε π.χ. μέ τούς λεγόμενους παραγωγιστές καί μέ τά σχέδιά τους γιά τή σύνδεση παραγωγής καί τέχνης. "Ομως, τό μεγάλο όνειρο, όπως τό είχαν στόν νοῦ τους οἱ ντανταϊστές καί οἱ σουρρεαλιστές, ήταν ή όλόπλευρη συγχώνευση τέχνης καί ζωής, όπου θά έπεφταν τά σύνορα τόσο ανάμεσα στίς διάφορες τέχνες δσο καί άνάμεσα στούς διάφορους τομείς της ζωής — σύνορα, τά όποια γιά τήν άστυκή άντίληψη, παρ' όλη τήν προσπάθεια άμοιβαίας συμπλήρωσης καί έναρμόνισης τῶν χωρισμένων μεταξύ τους τομέων, παρέμεναν σαφή και άνταποκρίνονταν σέ μιάν οὐσιαστικά διαφορετική ἄποψη γιά τή δομή τῆς κοινωνίας καί γιά τόν ρόλο τῆς τέχνης μέσα στήν έτσι δομημένη κοινωνία. Τό ποιητικό στοιχεῖο δφειλε τώρα νά διαχωρισθεῖ ἀπό τήν ποίηση ὡς ιδιαίτερη τέχνη και τό καλλιτεχνικό στοιχείο εν γένει άπό όλες τίς επί μέρους τέχνες, γιά νά άπλωθεί πάνω σ' όλωκληρο των κόσμο των αντυιειμένων καί των ανθρώπων διαμορφώνοντάς τον διαφορετικά και άποκαθιστώντας άνάμεσα στά άντικείμενα καί στούς άνθρώπους σχέσεις διαφορετικές άπό πρίν. 'Υπ' αὐτές τίς συνθήμες, όλοι οἱ ἄνθρωποι μποροῦν νά κάμουν τέχνη σέ διαφορετικές μορφές, ή έννοια της ίδιοφυίας, πού ένέπνες τό σέβας άπό την έποχή τῆς 'Αναγέννησης, μυκτηρίζεται καί ἀπορρίπτεται ἀκόμα καί ή ίδεα τοῦ «ταλέντου». "Αν ή τέχνη συνίσταται στήν έλεύθερη καί αὐθόρμητη ἐκδίπλωση τῆς δημιουργικότητας τοῦ ἀτόμου, τότε περιττεύει ό,τι ἀκριβῶς χρειαζόταν ταλέντο, δηλαδή ή ὑανότητα μορφυής έπεξεργασίας του καλλιτεχνικού ύλικου μέ βάση δρισμένους κανόνες. Όμως ή επίθεση έναντίον της ίδιοφυίας και τοῦ ταλέντου έπληττε όχι μόνο τήν ἀστυκή ἀντίληψη για τήν τέχνη, ἀλλά και τήν κεντρυκή ἀστυκή έννοια τῆς ἀτομικότητας. Ἡ άστική τάξη είχε πάντα τίς δυσκολίες της στήν άναστροφή της μέ τόν καλλιτέχνη καί μέ τή γνήσια ή θεατρινίστυτη ίδιοφυία του, φοβόταν τόν άστάθμητο χαρακτήρα του καί προσπαθούσε νά δομιάσει ό,τι τό άγριο είχε σύτός μέσω της θεσμοποίησης της τέχνης. 'Ωστόσο ὁ ίδιοφυής χαλλιτέχνης ήταν σάρξ ἐκ της σαρκός της, ύψηλή ή και ύψιστη ἐνσάρκωση τῆς ἰδέας ἐκείνης γιά τήν άτομικότητα, άπό τήν όποία ζούσε τό άστικό ίδεῶδες τοῦ άνθρώπου καί της παιδείας.

Στόν χώρο της λογοτεχνίας καί της τέχνης καταπολεμήθηκε ώστόσο δχι μόνον ή άστική σύνθεση, άλλά καί ό ίδιος ό άστός ώς άνθρώπινος τύπος. Τοῦ ἀντιπαρατέθηκαν δύο ἐντελῶς ἀντίθετοι ἀνθρώπινοι τύποι, οί όποζοι μεταξύ τους σχετίζονταν όπως περίπου ὁ αἰσθητικισμός μέ τήν πρωτοπορία. Πρόκειται ἀφ' ἐνός γιά τόν δανδή καί άφ' ἐτέρου γιά τόν μποέμη. Ένω ὁ ἀστός, ὅσο ἀκόμα ἀγωνιζόταν ενάντια στήν άριστοκρατία, εμφανιζόταν στή σκηνή ώς ήρωας μιᾶς τραγωδίας, στήν πορεία τοῦ 19ου αἰ. μεταβάλλεται ὅλο καί περισσότερο σέ κεντρικό χαριακτήρα μιᾶς ἐν μέρει εὐτράπελης καί ἐν μέρει βρώμυσης χωμωδίας. 'Ο χαλλιτέχνης χαί ὁ λογοτέχνης πιστεύουν δτι γνωρίζουν ποιές δυνάμεις κινούν τήν άστυσή κοινωνία: πίσω άπό τήν πρόσοψη τοῦ ήθωασμοῦ καί τῶν καλῶν τρόπων ὀργιάζουν τά γυμνά συμφέροντα καί πυργώνεται ή δύναμη τοῦ χρήματος, τά πάντα άγοράζονται καί τά πάντα γίνονται άντικείμενο άνενδοίαστου ύπολογισμοῦ. Υπό τίς συνθηκες αὐτές ὁ ἀστός παραμένει άστός μόνο μέσα στόν τρόπο πού ὁ ἴδιος κατανοεῖ τόν ἐαυτό του· στά μάτια τοῦ καλλιτέχνη καί τοῦ λογοτέχνη είναι ή φιλισταῖος δίχως φαντασία, πού έρμηνεύει στενά καί ἀκολουθεῖ περιδεῶς τίς ἀστικές κανονιστικές άρχές καί τούς συναφείς κανόνες συμπεριφοράς, ή χυδαίος μπουρζουάς, ό όποῖος ὡς δημισυργός καί ἐκπρόσωπος ἐνός πολιτισμοῦ δίχως πνεῦμα σκέφτεται μονοχά τό ύλικό του συμφέρον καί τήν προσωπική του εύζωία. Τό άστικό juste milieu σημαίνει λοιπόν στήν πρωκτυκή του έφαρμογή μεσοβέζυση στάση, ύποκρισία, μετριότητα καί καιροσκοπία, ή ἐπιδίωξη τῆς ἐναρμόνισης ἀποτελεῖ τήν ἀντίστροφη ὄψη τοῦ ἀστυιοῦ φόβου μπροστά σέ τραγικούς διχασμούς καί μπροστά στήν άμεση άνομιέτρηση με τίς τροχειές έναλλουστικές λύσεις τῆς αὐθεντικῆς ζωῆς, ο πολυύμνητος νηφάλιος ρεαλισμός ίσοδυναμεῖ μέ τήν άνωανότητα γιά μεγάλες ίδεες καί ο ήθυκισμός με τή στενοκεφαλιά, αν όχι με τόν φαρισαισμό. Μέσα σε τούτον τόν κόσμο τοῦ φιλισταίου καί τοῦ ἀστοῦ ή εὐαίσθητη, καί κατά κανόνα μάλιστα ὑπερευαίσθητη, ψυχή τοῦ καλλιτέχνη αίσθάνεται ξένη, μισεϊ τήν πεζότητα της χυδαίας καί ύλιστικής ζωῆς γύρω της, πλήττει καί στρέφεται πρός τόν ἡδονισμό ἡ ἐξεγείρεται καί θέλει νά τσοκίσει τήν κυριαρχία τοῦ χρήματος μέ πνεῦμα, ίδεαλισμό καί τολμηρές πράξεις.

Στόν ἀστικό ἀτομιμασμό, ὁ ὁποῖος παρά τήν κατ' ἀρχήν ἀναγνώριση τῆς ἀνεξαρτησίας τοῦ ἀτόμου θεωροῦσε αὐτονόητη τήν πρόσδεσή του σέ κοινωνικά ἰσχύουσες κανονιστικές ἀρχές καί σκοποθεσίες καθώς καί τήν έπουκοδομητική συμμετοχή του στήν κοινωνική έργασία, ο δανδής καί ὁ μποέμης ἀντιπαραθέτουν ἔναν ἀτομικισμό πολύ ριζοσπαστικότερο, πού άπό μερικές ἀπόψεις, ἄν καί παραμορφωμένα, προδιαγράφει τίς κατοπινές ίδεολογίες της αὐτοπραγμάτωσης. Μέ τή στάση καί τόν τρόπο ζωής τους θέλουν καί οἱ δύο νά προβάλουν παραστατικά τήν άντίθεση πρός τή μετρημένη και πειθαρχημένη άστυκή ζωή, μόνο πού δ καθένας τό κάνει μέ τόν τρόπο του, δηλαδή ὁ πρῶτος μέ τήν ἄκρα Ειλέπτυνση της μορφής, ένω ο δεύτερος μέ τήν καταστροφή της. Ή αύτονόμηση καί ή άποκλειστική καλλιέργεια της μορφής άπό μέρους τοῦ δανδή συνδεόταν βέβαια μέ τήν αἰσθητικιστική άρχή τής ἀνωτερότητας τῆς τέχνης ἀπέναντι στή φύση: ταυτόχρονα όμως ἡ άδιαφορία απέναντι στό περιεχόμενο ύποδήλωνε άδιαφορία για κάθε χρησιμοθηρυτή ή προυττυτή μέριμνα. Στήν άστυτή σοβαρότητα άντιπαρατάσσεται λοιπόν τό παιγνίδι, στήν έργασία ή σχόλη, στόν συναισθηματικό ήθιχισμό ὁ ἐπιδευττικός χυνισμός — τοῦτος ἐδῶ ἀφ' ἐνός ὡς ἄρνηση ένθερμης συμμετοχής σε κάτι χρήσιμο καί ἀφ' ετέρου ώς προπετής ύπόμνηση πρός τούς άλλους ότι κοντά τους βρίσκεται πάντοτε ένας λεπτός παρατηρητής, πού έχοντας χάσει πιά κάθε ψευδαίσθηση ό ίδιος, διαβλέπει τήν ύποκρισία τῶν συμβάσεων καί τῶν συναλλαγῶν μέσα στό παζάρι της ματαιοδοξίας. Τέλος, στήν άστυκή έπιθυμία της ψυχικής εύφορίας καί της ύγείας άντιτάσσονται ή παρουμή καί νοσηρές διαθέσεις (spleen, ennui), οἱ ὁποῖες τάχα μαρτυροῦν λεπτότερες καί βαθύτερες εύαισθησίες. 'Αλλιώτυα άπό τόν δανδή, ο μποέμης δέν ξπιστρατεύει ενάντια στήν ψυχυκή Ισορροπία καί στή νηφαλιότητα τοῦ άστοῦ τούτη ή ἐκείνη τή νοσηρότητα, παρά μιά πολύ στοιχειακότερη άγάπη της ζωής, η όποια έκφράζεται ώς έλεύθερη έκδιπλωση της φαντασίας και της τέχνης του αύτοσχεδιασμού κατά τη διαμόρφωση της καθημερινής ζωής, ώς αύθορμησία καί άφροντισιά. Μ' αύτά συμβαδίζει ή πρόσχαρη καί άγέρωχη περιφρόνηση τῶν συμβάσεων, τῶν χαλών τρόπων καί της καλης άγωγης, πού όφείλουν ν' άντυαιτασταθούν, τουλάχιστον στήν ίδεώδη περίπτωση, άπό τή γνήσια έγκαρδιότητα καί την πιστή, ἄν καί δχι διαχυτική, συντροφικότητα. 'Ο τύπος τοῦ μποέμη ώς χώριου έχπροσώπου τοῦ ἀντιαστυκοῦ habitus ἔρχεται άπό τίς τελευταΐες δεκαετίες του 19ου αί. όλο καί έμφανέστερα στό προσκήνιο, και μάλιστα στόν βαθμό πού οἱ μορφές τοῦ ὑποκόσμου καί του ήμικόσμου, άπό τήν πόρνη καί τή χορεύτρια ίσαμε τόν ίδιο τόν μποέμη, κάνουν τήν εξσοδό τους στόν θεματικό κύκλο τής λογοτεχνίας

καί τῶν εἰκαστικῶν τεχνῶν καί συχνά ἀνακηρύσσονται ἀξιομίμητα πρότυπα μιᾶς ἐλεύθερης κι ἀνοιχτῆς ζωῆς. Ἐξ ἴσου οἰκεία γίνεται βαθμηδόν μέσα στόν ἴδιο θεματικό κύκλο ἡ ἀτμόσφαιρα τοῦ καφωδείου, τοῦ οἴκου ἀνοχῆς ἡ τοῦ σταθμοῦ — τόπων πού δλοι τους ἀπό πολιτισμική ἄποψη συμβόλιζαν ἀσφιβῶς τό ἀντίθετο ἀπ' ὅ,τι ἡ ὅπερα ἡ τό μεγάλο θέατρο. Ἡ πρώιμη καί γρήγορη διάδοση, καθώς καί ἡ ὅλο καί μεγαλύτερη ἀποδοχή σέ ἀνώτερους κοινωνικούς κύκλους, πολιτισμικῶν ἀγαθῶν προερχομένων ἀπό τὰ κατώτερα κοινωνικά στρώματα (ταγκό, τζάζ κτλ.) ἀποτελοῦσε πρόσθετο σημεῖο τῆς νύκης τοῦ μποέμη, τοῦ ἡμικόσμου καί τῆς μαζικῆς κοινωνίας πάνω στόν ἀστό.

Τώρα μπορούμε νά ἐπισκοπήσουμε πῶς δλες αὐτές οἱ ἐξελίξεις στόν χῶρο τῆς λογοτεχνίας και τῆς τέχνης ὁδήγησαν στήν ἀντικατάσταση τοῦ άστικοῦ συνθετικοῦ-έναρμονιστικοῦ σχήματος σκέψης άπό ξνα άναλυτικό-συνδυαστικό, τό όποιο άνταποκρινόταν άντικειμενικά στόν τρόπο σκέψης καί στή βιοτική πραγματικότητα της μαζικής κοινωνίας καί τής μαζυής δημοκρατίας. Ή συντριβή τής άστυής σύνθεσης μέ έπιθέσεις προερχόμενες ἀπό διαφορετικές, και μάλιστα έντελώς άντίθετες πλευρές, μετέβαλε δλα έκεϊνα τά μεγέθη, τά όποῖα προηγουμένως μπορούσαν νά νοηθούν μονάχα ώς όργανωμένο "Ολο (πρόσωπο, Ίστορία, Φύση), σέ μέρη ή σέ ἀποσπάσματα πού δέν βρίσκονταν πιά μεταξύ τους σέ άναγκαῖες σχέσεις. Ένῶ στήν ἀστυκή άντίληψη της άρμονίας το μέρος πάντοτε άποτελοῦσε μέρος ένος δλου καί ζοῦσε άπό τούτη τή σχέση του πρός τό "Όλο, τό ὁποῖο ἀπό την πλευρά του γινόταν άληθινό "Ολο μόνο χάρη στήν πουαλομορφία καί στόν πλούτο τῶν μερῶν του, τώρα τό μέρος καί τό ἀπόσπασμα αὐτονομούνται μιά λεπτομέρεια, ένα μεμονωμένο συμβάν, μιά στιγμή, μιά έντύπωση γίνονται άντικείμενα άξια έμβριθοῦς παρατήρησης, ένῶ ζητεϊται όλο και λιγότερο τό άνοιγκαϊο πλαίσιο ένταξης και όλο καί περισσότερο τό πρωτογενές βάθος καί ή πρωτογενής σημασία τοῦ ενάστοτε μέρους ή άποσπάσματος, ἀκόμα να δταν έκφράζεται λύπη γιά τήν ἀπώλεια τοῦ "Όλου. Ἡ κατάλυση τῆς ἀστυτῆς ἰεραρχίας τῶν κανονιστικών άρχων, πού άναγκαστικά άκολούθησε τή συντριβή της άστυσης σύνθεσης, έπέτρεπε έπί πλέον νά θεωρηθούν ώς βλαστήματα άπό την ίδια ρίζα άντιθέσεις πού προηγουμένως φαίνονταν άγεφύρωτες (χαιλό χαι χαικό, ώραῖο χαι ἄσχημο, ὀρθολογικό χαι ἀνορθολογικό, άναγκαϊο καί τυχαΐο, άρσενικό καί θηλυκό κτλ.), δπως π.χ. συμβαίνει στή μυθυκή ίδεα της κοινής καταγωγής δλων των πραγμάτων έν πάση

περιπτώσει, τώρα οἱ ἀντιθέσεις αὐτές μποροῦσαν νά ἐμφανισθοῦν ἡ μία δίπλα στήν ἄλλη ὡς ἰσότιμα μεγέθη πού τό καθένα τους μποροῦσε νά μεταβληθεῖ καὶ στό ἀντίθετό του. "Αν ὅμως τά ρυστατικά στοιχεῖα τοῦ κόσμου εἶναι ἀνεξάρτητα καὶ συνάμα κατ' ἀρχήν ἰσότιμα μεταξύ τους, ἄν τό ἔνα μπορεῖ νά ἀντιματαστήσει τό ἄλλο ἡ νά μετατραπεῖ στό ἄλλο, τότε ἡ ἄρρα κατάτμηση τοῦ κόσμου σημαίνει co ipso ὁμογενοποίησή του. 'Η ἔλλειψη νοήματος εἶναι ἔλλειψη συνοχῆς — ἔλλειψη συνοχῆς καὶ κατάτμηση σέ ἰσότιμα καὶ ἐναλλάξιμα μεταξύ τους μεγέθη σημαίνουν ὅμως τήν ἀπεριόριστη συνδυασιμότητα τούτων ἐδῶ μεταξύ τους, δηλαδή τἡ δυνατότητα νά συγκροτηθεῖ ὁ κόσμος κατά βούληση.

'Από τή στιγμή πού θά κατατμηθεῖ καί θά κερματισθεῖ ὅ,τι προηγουμένως φαινόταν ώς "Όλο καί ώς σύνθεση, θά πρέπει τελικά καί νά άναλυθεϊ σέ άτομα. Πάνω στή βάση τῆς ήδη συντελεσμένης κατάτμησης καί της έπίγνωσης ότι τώρα πιά δέν μπορεί νά σταθεί καμμιά ίδέα του "Ολου με τήν παλιά έννοια, άρχίζει ή άναζήτηση τῶν έσχατων συστατικών ή δομικών στοιχείων μέσα στό σύμπαν τής γλώσσας καί στό σύμπαν τῶν μορφῶν. Τούτη ἡ ἀναζήτηση ἡ ἀνάλυση ἰσοδυναμεῖ καθ' αύτή μέ την απόφαση ν' άντυατασταθεί ή δεσμευτική σύνθεση μέ την έλεύθερη συνδυαστική. Γιατί τούτη έδῶ είναι δυνατή μονάχα πάνω στή βάση καθαρῶν καί ξσχατων στοιχείων, μονάχα τέτοια στοιχεία έγγυοϋνται a limine την απόλυτη έλευθερία της συνδυαστικής δραστηριότητας. "Όσο ἀπλούστερο είναι ένα στοιχείο, τόσο πιό έλεύθερα μπορεί κανείς ν' άναστραφεί ή νά παίξει μαζί του, ένώ το σύνθετο έχει ήδη καθ' αύτό μιά δομή, δηλαδή ένα έδραῖο πλαίσιο, έντός τοῦ οποίου πρέπει νά κινηθεί κανείς, άν δέν θέλει νά καταστρέψει τή δεδομένη σύνθεση ή δομή. Η άστυκή ίδέα της άρμονυκης σύνθεσης έξυπονοούσε ότι ή συμπαράθεση τῶν μερῶν, πού κι αὐτά μέ τή σειρά τους άποτελούνταν άπό άλλα, δφειλε νά γίνει βάσει μιᾶς προκαταβολυτῆς δδηγήτριας σύλληψης τοῦ "Ολου" τώρα όμως τό παιγνίδι τῆς έλεύθερης συνδυαστυτής άποφασίζει πώς θά είναι τό "Ολο πού δημιουργείται άπό τή συμπαράθεση τῶν ἔσχατων δομικῶν στοιχείων. "Όχι τυχαΐα συνδέθηκε ή μοντέρνα τέχνη έξ άρχης μέ το αίτημα της καθαρότητας τῶν τεχνῶν, δηλαδή τῆς ἀναγωγῆς κάθε τέχνης σ' ένα μοναδικό άποφασιστικό μορφικό στοιχείο, ένῶ συνάμα ἐπιδιώχθηκε ὁ παραμερισμός δσων στοιχείων έδιναν στήν εκάστοτε τέχνη τόν χαρακτήρα σύνθεσης μέ την αστική έννοια. "Ετσι, από την αρχιτεκτονική εκδιώχθηκε τό

είκαστικό, τό πλαστικό καί τό διωκοσμητικό στοιχείο, άπό τή ζωγραφική έξοβελίσθηκε τό πλαστικό καί τό τεκτονικό (ή εἰκόνα γίνεται. καθαρή ἐπιφάνεια δίχως προοπτική, τελικά ἐξαφανίζεται καί ἡ διαφορά ἀνάμεσα σέ πάνω καί κάτω), ἀπό τήν καθαρή πλαστική ἀπομακρύνεται τό είναιστικό καί τό τεκτονικό. Στό έπόμενο τμήμα αύτοῦ τοῦ κεφαλαίου θά μᾶς ἀπασχολήσουν ἀντίστοιχα φαινόμενα ἀπό τόν χῶρο της λογοτεχνικής γλώσσας καί της γλωσσολογίας. 'Εδώ πρέπει πρώτα-πρώτα νά ύπομνήσουμε μιά σπουδαία συνέπεια τῆς ἀναζήτησης τοῦ «ιαθαροῦ» ή τῶν ἔσχατων δομικῶν στοιχείων καί ἀτόμων. Τοῦτα έδω προφανώς δέν γίνονται άντιληπτά άμεσα, δηλαδή μέσω της φυσιολογικής αἰσθητήριας ἀντίληψης, άλλιῶς θά περίττευε και ή ἀναζήτησή τους. Ή έμπειρικά δεδομένη πραγματικότητα δέν μπορεϊ άλλωστε ν' άντιφάσκει κατ' εύθεῖων πρός τίς συνήθειες καί τίς προσδοκίες τοῦ common sense, ούτε καί μπορεῖ νά διαμορφώνεται διαφορετικά χάθε φορά καί μέ βάση αύθαίρετους συνδυασμούς. Πρέπει λοιπόν νά γίνει διάκριση άνάμεσα στήν προγματικότητα τῶν έμπειρικῶν δεδομένων καί στό άποκλειστικά νοητό έπίπεδο, πάνω στό όποῖο βρίσκονται οί καθαρές μορφές ή τά ἔσχατα δομικά στοιχεῖα καί ἄτομα. Μονάχα τούτη ή διάκριση καί ή συνεχής παραμονή τοῦ καλλιτέχνη στό έπίπεδο τούτο καθιστούν δυνατό τό παιγνίδι τού έλεύθερου συνδυασμού. Πράγματι, έξέχοντες θεωρητικοί καί πρακτικοί τῆς μοντέρνας τέχνης αἰτιολόγησαν τήν ἀπόρριψη τοῦ ἀστικοῦ ρεαλισμοῦ, πού στηριζόταν στήν άρχή τῆς μίμησης, διατρανώνοντας τήν πεποίθησή τους ότι στ' άλήθεια ὑπάρχει έκεῖνο τό οἱονεί ὑπερβατικό καί μόνο μέ τά μάτια της νόησης όρατό ἐπίπεδο. 'Αλλά ἀκόμα κι ὅποτε ἔλειπε ἡ τέτοια μεταφυσική, στήν κοσμοεικόνα της καθημερινής έμπειρίας καί της θεμελιωμένης σ' αὐτήν έπιστήμης ἀντιπαρατασσόταν μιά δυναμυτή σύλληψη τῆς πραγματικότητας, ἡ ὁποία ἔβλεπε τά πράγματα ὡς άπλως προσωρινές συμπυκνώσεις της καθαρής ένέργειας καί της καθαρής χίνησης.

Γινόμαστε έδω μάρτυρες τῆς γένεσης μιᾶς νοησιαρχίας ή και πνευματοκρατίας, ἡ ὁποία βέβαια μονάχα τυχαῖα διασταυρώνεται μέ τίς ἀντίστοιχες παραδοσιακές φιλοσοφικές κατευθύνσεις και πρώτα-πρώτα πρέπει νά κατανοήθει μέ βάση τήν ἀντίθεσή της πρός τόν ἀστικό ἐμπειρισμό τοῦ common sense. Τούτη ἡ νοησιαρχία ἡ πνευματοκρατία ἐπηρεάζει ἀκόμα καί ὅσους ἐκπροσώπους τῆς πρωτοπορίας ἀσκοῦν τή λατρεία τῆς μηχανῆς. Γιατί ἡ μηχανή θεωρεῖται καθαρό ἔργο τοῦ πνεύματος, τό όποιο έδω μεθοδεύει τήν έργασία του όπως ἀκριβώς καί στόν χώρο τῆς γεωμετρίας, δηλαδή μέ τή βοήθεια ἔσχατων δομικών στοιχείων κατασκευάζει μορφές ἀπαλλαγμένες ἀπό τήν τυχαιότητα καί τήν ασυμμετρία τοῦ έμπειρικά δεδομένου. Έτσι δέν αποτελεϊ παράδοξο τό ότι χονστρουχτιβιστικές σχολές, πού έπιδιώχουν νά επεξεργασθούν δομές καθαρά άντικεμιενικές, δηλαδή δίχως καμμιάν άναφορά στήν άνθρώπινη ύποκειμενικότητα, έμφανίζονται παράλληλα μέ ρεύματα πού θεματοποιούν κυρίως τήν δυθρώπινη ύποκειμενικότητα. Γιατί ἀκριβῶς ὅπως οὶ δομές διαμορφώνονται μέ τόν συνδυασμό ξσχατων στοιχείων ή μορφών, έτσι καί ή άνθρώπινη ύποκειμενικότητα δέν συλλαμβάνεται πλέον μέ την άστυκή έννοια ένός πάγια διαρθρωμένου συνόλου διαφορετικών καί άλληλοσυμπληρούμενων ψυχικών δυνάμεων, παρά ώς λίγο-πολύ χαλαρό ἄθροισμα στοιχείων, τά όποῖα βρίσκονται σέ συνεχή ροή και μπορούν να έρθουν στίς πιό διαφορετικές σχέσεις μεταξύ τους, νά συνδυασθοῦν δηλαδή σχεδόν κατά βούληση. Πρό παντός τό ἀσυνείδητο παρουσιάζεται ώς ἀνεξάντλητη δεξαμενή τέτοιων στοιχείων, τά όποῖα συνδέονται μεταξύ τους κατά τρόπο κάθε φορά καινούργιο καί έκπληκτικό μέσα στόν έλεύθερο συνειρμό ή στό όνειρο, γεννώντας άπειρη πουαλία μορφών. Τώρα, ή σύνδεση τούτη μπορεί να ναι είτε παθητική, μέ την έννοια ότι αποτελεί το αποτέλεσμα χρυφής διεργασίας τοῦ ἀσυνειδήτου δίχως χαθοδηγητική συνεργία της συνείδησης, είτε ένεργητική, όταν ή νόηση τοῦ καλλιτέχνη έπιχειρεί μιάν άνάλυση καί συνάμα μιάν άνασυγκρότηση τοῦ δποιου ύλικοῦ θέτει στή διάθεσή της τό ἀσυνείδητο γιά νά παρουσιάσει τίς δυνατές δομές τῆς ψυχῆς ή τίς δυνατές δομές τῶν ἀντικειμένων μέσα στίς δυνατές προοπτικές της ψυχής. Ἡ αὐθόρμητη πίστη στήν τυχαία η άστάθμητη, άλλά πλούσια σέ αἰσθητικά ἀποτελέσματα σύνδεση εσχατων στοιχείων συνεπάγεται τήν πίστη στήν bανότητα τοῦ πνεύματος νά δίνει στά πάντα νόημα καί νά κάνει τά πάντα μέσο τῆς δυεῆς του έκφρασης: έτσι ὁ ἐσωτερικός κι ὁ ἐξωτερικός κόσμος, καθώς άποσυντίθεται καί άνασυγκροτείται μέσω της πρωτογενούς δυναμικής της ψυχής, γίνεται δργανο τοῦ καλλιτέχνη χωρίς τοῦτος έδῶ ν' άναγκάζεται νά λάβει ὑπ' ὄψιν του τούς κανόνες της άστυσης όρθολογικότητας.

'Ο ύποκειμενισμός τῆς μοντέρνας τέχνης ἔχει λοιπόν διπλή σημασία: ἀπό τή μιά σημαίνει προτεραιότητα τῆς ὑποκειμενικότητας ὡς τοῦ τομέα ὅπου τά πάντα βρίσκονται σέ συνεχή ροή καί ὅπου προ-

κύπτουν άδιάκοπα καινούργιοι συνδυασμοί τῶν δεδομένων στοιχείων ή ψυχυκών άτόμων άπό τήν άλλη είναι ταυτόσημος μέ τή νοησιαρχία ή τήν πνευματοκρατία, όπως τίς διευκρινίσαμε προηγουμένως, καί τότε σημαίνει τήν παντοδυναμία τοῦ συνδυάζοντος ὑποκειμένου, ἀδιάφορο ἄν ἡ ἐλεύθερη συνδυκατική ἐκδιπλώνεται στόν χῶρο τῆς ἀνθρώπινης ύποκειμενικότητας ή στήν έπικράτεια τῶν καθαρῶν μορφῶν καί των καθαρών χρωμάτων. 'Ο ύποκειμενισμός μέ τη δεύτερη τούτη έννοια γίνεται τόσο πιό άπεριόριστος, όσο περισσότερο διαλύονται οί δεσμευτικές άρχές τοῦ ἀστικοῦ κανόνα. Στόν βαθμό πού ἡ τέχνη παύει νά είναι μίμηση της φύσης και νά ύπηρετεί τό άντίστοιχο ίδεώδες της άρμονίας μέ τή βοήθεια των άντίστοιχων ύφολογικών μέσων, ὁ καλλιτέχνης γίνεται χοσμοπλάστης. Ἡ τέχνη δημιουργεϊ τόν (δικό της) κόσμο ή πάντως μέ τή δημιουργία ένός καλλιτεχνήματος φέρνει στόν χόσμο κάτι όλότελα καινούργιο καί πρωτογενές — καί τοῦτο συμβαίνει πάλι κατά τρόπο διαμετρικά άντίθετο πρός τή μεθόδευση πού έφαρμοζόταν κατά τήν καλλιτεχνική άναπαράσταση τοῦ ίδεώδους τῆς φύσης: ὁ ἐλεύθερος συνδυασμός μπαίνει στή θέση τῆς σύνθεσης πού εδράζεται σε πάγιους κανόνες. Η υφή και ή δραστηριότητα τοῦ συνδυάζοντος ύποκειμένου γίνεται τώρα θέμα πρώτης γραμμής καί συχνά έπισκιάζει το άντικείμενο ή το προϊόν τούτης της δραστηριότητας, δηλαδή τό καλλιτέχνημα μεταβάλλεται όλο καί περισσότερο σέ άφορμή για να τίθενται καί να λύνονται τα θεωρητικά καί τεχνικά προβλήματα της καλλιτεχνικής δημιουργίας. Η ίδια τούτη δημιουργία γίνεται στό έξης όλο καί περισσότερο θέμα τοῦ καλλιτεχνήματος, τό όποιο δέν πρέπει πιά νά όλοκληρωθεί μέ την παλιά έννοια, άλλά έπιτρέπεται νά παρουσιασθεϊ στό χοινό ώς μισοτελειωμένο χομμάτι ή ώς προσχέδιο — δηλαδή σε κατάσταση πού φανερώνει τή διαδικασία της δημιουργίας: ἄν ή δραστηριότητα τοῦ χαλλιτέχνη γίνει θέμα της τέχνης, τότε καί τά κλάσματα ή οἱ φάσεις τούτης τῆς δραστηριότητας άποτελοῦν καλλιτεχνήματα. Ἡ παντοδυναμία τοῦ συνδυάζοντος ὑποκειμένου καί ή συναφής μ' αύτήν προνομιαστή θεματοποίηση τής καλλιτεχνυτής δραστηριότητας έξηγοῦν τό πλήθος τῶν κειμένων πάνω στή θεωρία της τέχνης καί στήν αἰσθητυκή, τά ὁποῖα ἔγραψαν καλλιτέχνες καί λογοτέχνες άπό τίς τελευταΐες δεκαετίες τοῦ 19ου αΙ. καί μετά. Έδω άντυαιτοπτρίζεται ή καινούργια συνείδηση ότι ο άριθμός τῶν δυνατῶν συνδυασμῶν είναι κατ' ἀρχήν ἀπεριόριστος, καί κάθε χωρίαρχος συνδυαστής θέλει να όρίσει άνεξάρτητα άπό τούς άλλους

τούς κανόνες, σύμφωνα μέ τούς ὁποίους σκέπτεται νά συνδυάσει μέσα στόν δικό του χώρο τά ἔσχατα δομικά στοιχεΐα.

Θά έξηγήσουμε τώρα πῶς ἀρθρώθηναν καί συγκεκριμενοποιήθηκαν στούς ἐπί μέρους τομεῖς τῆς λογοτεχνίας καί τῆς τέχνης οἱ γενικές τάσεις πού διαγράψαμε στά παραπάνω. Παράλληλα θά δείξουμε ότι καί πῶς σέ δλους αὐτούς τούς τομεῖς ἡ ἀντικατάσταση τοῦ συνθετικοῦ-ἐναρμονιστικοῦ σχήματος σκέψης ἀπό τό ἀναλυτικό-συνδυαστικό έν μέρει συνεπέφερε καί έν μέρει συνόδευσε τό νέο πρωτείο τοῦ μεγέθους «χώρος» απέναντι στό μέγεθος «χρόνος». Η προϋπόθεση γιά νά γίνει αύτό δημιουργήθηκε μέ τή συντριβή τῆς ἀστυιῆς σύνθεσης καί τήν κατάτμηση τοῦ κόσμου, ἀπό τήν ὁποία ἀναγκαστικά προέκυψε στό τέλος ή άντίληψη τῆς κατ' άρχήν ἰσοτιμίας τῶν ἐπί μέρους άποσπασμάτων ή άτομων. Χάρη στήν άντίληψη τούτη ομογενοποιήθηκε ἀπόλυτα ὁ χῶρος, μέσα στόν ὁποῖο κινοῦνταν τά ἄτομα, ἐνῶ συνάμα έλαχιστοποιήθηκε ο ρόλος τοῦ χρόνου, ἐφ' όσον αὐτά τά ἄτομα ή δομικά στοιχεία χρησιμοποιούνταν άπό τόν συνδυαστή στην άρχέγονη καί πρωτογενή, οἰονεί ἄχρονη μορφή τους, ἐνῶ τά συστατικά στοιχεῖα της άστικης σύνθεσης θεωρούνταν ώς ώριμοι χαρποί τοῦ ίστορικοῦ χρόνου ή τουλάχιστον τής φύσης, καθώς αὐτή μετατρεπόταν σέ ίστορία καί πολιτισμό. 'Η προτεραιότητα τοῦ παράγοντα «χώρος» όφείλεται δμως καί σέ ἄλλους λόγους, πού θά φανοῦν στήν πορεία τῆς άναιλυσής μας.

## β. Οἱ ἐπί μέρους τομεῖς

Θά ήταν έξαιρετικά δύσκολη καί συνάμα άχάριστη δουλειά νά άσχοληθεϊ κανείς μέ τό έρώτημα σέ ποιόν τομέα τῆς λογοτεχνικῆς καί καλλιτεχνικῆς δραστηριότητας συντελέσθησε γιά πρώτη φορά ἡ άντικατάσταση τοῦ συνθετικοῦ-έναρμονιστικοῦ σχήματος σκέψης ἀπό τό άναλυτικό-συνδυαστικό. "Αν μποροῦσε νά ἀποδειχθεῖ ὅτι συντελέσθηκε σέ δλους τούς τομεῖς μέ ἀφετηρία παρόμοια κίνητρα καί παρόμοιες ἀντιλήψεις, τότε τό παραπάνω ἐρώτημα εἴναι ἀδιάφορο ἀπό δομική ἔξέλιξη, γιά τὴν ὁποία γίνεται ἐδῶ λόγος, ἀγκάλιασε σέ ἐκπληκτικά σύντομο διάστημα δλους τούς τομεῖς καί ἡ συνείδηση τοῦ ἐνιαίου της χαρακτήρα συχνά ἐκφράσθηκε στό αἴτημα ἀναμόρφωσης ὅλων τῶν τεννοῦν σύμφωνα μέ τό ἴδιο πρότυπο. Έν πάση περιπτώσει, σέ ὅλους

τούς τομείς της μοντέρνας λογοτεχνίας και τέχνης ή απομάκρυνση από τήν άστυκή σύνθεση άρχυκά έμφανίσθηκε ώς άναλυτυκή άναζήτηση καθαρών μορφών καί ἔσχατων δομικών στοιχείων — καί ἡ ἀναζήτηση τούτη έγινε μέ τέτοιαν τρόπο, ώστε άναγκαστικά συνεπέφερε καί μιάν άμφισβήτηση του περιεχομένου της άστυσης κοσμοθεώρησης. "Έτσι, ήδη ἀπό τίς ἀπαρχές τῆς μοντέρνας λυρυκῆς ποίησης, τό ἰδεῶδες τῆς χαθαρής ποίησης ή τής ποίησης ώς καθαρής γλώσσας συμβάδισε μέ τήν αποδιάρθρωση της κοσμοεικόνας πού είχε συγκροτήσει ή αστική όρθολογικότητα. Ή άστική ποίηση μπορούσε βέβαια, καί μάλιστα κάποτε ἔπρεπε κιόλας, νά θεματοποιήσει τή γλώσσα, όχι όμως στήν καθαρότητά της, άλλά ως μέσο έκφρασης ένός νοήματος μέ αίσθητικές άξιώσεις. Γι' αύτό καί οἱ γλωσσικές συμβάσεις, δπως καθορίζονταν καί άναγνωρίζονταν άπό τήν κοινωνία (ή άπό τό μορφωμένο της στρώμα), γίνονταν ώς ἐπί τό πλεῖστον σεβαστές: ὁ ποιητής ἐπιτρεπόταν σέ δεδομένη περίπτωση νά τίς παραβιάσει, ἄν αὐτό φαινόταν άπαραίτητο γιά τήν ἐπίταση τοῦ αἰσθητικοῦ ἀποτελέσματος, ἀλλά ποτέ κατά τρόπο ώστε να προχαλέσει άπλως άπορία και άμηχανία στόν (μορφωμένο) άναγνώστη. Η γλώσσα ήταν, μ' άλλα λόγια, όργανωμένος φορέας όργανωμένου νοήματος καί μ' αύτή μιλούσαν οί φορεῖς τούτου τοῦ νοήματος, δηλαδή ή φύση καί ὁ ἄνθρωπος, ἐνῶ ἡ αἰσθητική ἐπιταγή της άρμονυτής σύνδεσης ανάμεσα σέ γλωσσυτή μορφή και σέ μεστό νοήματος περιεχόμενο πήγαζε άπό την ίδια συνθετική άντίληψη τῆς άρμονίας όπως κι ἡ κοσμοθεωρητική καί ἡθυκή ἐπιθυμία γιά συνεργασία πνεύματος (κανονιστυκής άρχης ή νοήματος) καί ύλης ή Λόγου καί ψυχορμήτων στό ἐπίπεδο τῆς φύσης καί τοῦ ἀνθρώπου. Μόνο μέ την ἀποκοπή του ἀπό τό νόημα (στην ίδιαίτερη καί πολυδιάστατη άστυκή σημασία τούτης τῆς λέξης) μπορεῖ ὁ μοντέρνος ποιητής νά άνωσηρύξει σε αἰσθητικό ίδεῶδες τήν καθαρότητα τῆς γλώσσας καί της ποίησης πέρα άπό κάθε σύμβαση καί κάθε άνάγκη συνεννόησης. Τό νόημα συμπίπτει στό έξης μέ τό νόημα της γλώσσας ώς τέτοιας, καί ἐφ' ὄσον τό τελευταῖο αὐτό διαφέρει ριζικά ἀπό τό νόημα μέ τήν άστική έννοια τοῦ όρου, γι' αὐτό καί ἡ γλώσσα, ἄν ἀναγορευθεῖ σέ μόνο νόημα, μπορεϊ νά ἐκφράσει μόνον δ,τι μέ ἀστικά κριτήρια είναι άνόητο. Ἡ καθαρή γλώσσα μπορεῖ νά προέλθει λοιπόν μόνον ἀπό ἕναν κατακερματισμό ἐκείνης τῆς γλώσσας πού ἦταν ὁ φορέας ἀστικοῦ νοήματος, καί της άντιστοιχεί είτε μιά άποσπασματική πραγματικότητα είτε χαμμία. Ἡ ἀναφορά στήν πραγματικότητα δέν ἀποτελεῖ πιά

κριτήριο γιά τό νόημα τῆς γλώσσας, παρά μᾶλλον κάτι πού ὁ ἀναγνώστης πρέπει νά κρατᾶ σέ κάποια γωνιά τοῦ μυαλοῦ του, γιά νά μετρᾶ τἡν ἀπόσταση πού χωρίζει τή γλώσσα τοῦ ποιήματος ἀπό τόν ἐμπειρικά δεδομένο κόσμο καί νά μπορεῖ ἔτσι νά ἀποτιμήσει καλύτερα τό ἐπιδιωκόμενο αἰσθητικό ἀποτέλεσμα. Κατά τά ἄλλα τό νόημα τῆς γλώσσας προκύπτει ἀπό τή δική της κίνηση καί δυναμική, χάρη στήν ὁποία τά ἀντικείμενα μετατρέπονται σέ γλώσσα ἡ μᾶλλον ἀπορροφῶνται ἀπό τή γλώσσα: τότε τό σύμπαν τῆς γλώσσας δέν μπορεῖ πιά νά διακριθεῖ ἀπό τό σύμπαν τῶν πραγμάτων, ἡ γλώσσα τῆς ποίη-

σης συνιστά έναν κόσμο ο όποιος θέλει να είναι ό κόσμος.

"Όταν ή ποίηση γίνεται γλώσσα καί ή γλώσσα γίνεται ο κόσμος, τότε ή γλώσσα γίνεται τό κεντρικό θέμα τῆς ποίησης. Ἡ χρήση τῆς γλώσσας στήν ποίηση ένσαρκώνει έναν στοχασμό πάνω σέ τούτη τή χρήση, καί ή ἀπόφαση σχετικά μέ τούτη τή χρήση συμπίπτει μέ τήν άπόφαση γιά τή συγκρότηση τοῦ κόσμου. "Όσο συνεπέστερα έπιτελείται ή διάλυση της άστικης σύνθεσης της άρμονικά διαρθρωμένης χοσμοεικόνας, τόσο πιό άμείλυκτα συντρίβεται τό προγενέστερο νόημα τῆς γλώσσας. Ἡ πλήρης παραίτηση ἀπό ἀναφορά σέ οὐσίες, δηλαδή στό έγω καί στά πράγματα, όδηγεῖ στό παιγνίδι μέ τή γλώσσα ώς άπλό συνδυασμό ήχων, στό μπρουϊτιστικό (bruitiste) ή στό άφηρημένο φωνητικό ποίημα. Τή φυσιογνωμία της μοντέρνας ποίησης δέν την προσδιόρισαν όμως οἱ τέτοιες ὑπερβολές τῆς πρωτοπορίας, παρά ἡ έξέλιξη έκείνη, ή όποία ἔφτασε σέ μιά πρώτη κορύφωση μέ τήν ἐπικράτηση τοῦ vers libre και όδήγησε τή χαλάρωση τῆς σύνταξης, πού έγχαινιάσθηκε έτσι, ἴσαμε τήν πλήρη αὐτονόμηση τῆς λέξης. 'Ο vers libre κατέστησε δυνατή μιάν ἀνεμπόδιστη καί κατ' ἀρχήν άπεριόριστη. εἰσδοχή μοτίβων στό ποίημα, πράγμα πού δέν ἐπέτρεπε ἡ προηγούμενη κλειστή μορφή, ή όποία, όντας δεσμευτυκή, έν μέρει προσδιόριζε καί τό περιεχόμενο τοῦ ποιήματος. 'Ο δίχως όρια στίχος ἐπιβοήθησε τήν ἀποκοπή ἀπό τήν ἀναφορά σε πράγματα καί ταυτόχρονα ἀποδέσμευσε τή δυναμική τής γλώσσας, δηλαδή τήν ἀνατίμηση καί αύτονόμηση τοῦ γλωσσικοῦ παράγοντα. Τώρα ἡ φαντασία μποροῦσε νά δραστηριοποιηθεϊ ώς σταθμιστικός λογισμός καί νά διαμορφώσει τόν κόσμο της πολύ πιό έλεύθερα ἀπ' ό,τι τήν ἐποχή πού τῆς ἔθεταν ἀπτά δρια ή άναφορά στό έγω καί στά πράγματα καθώς καί ή κλειστή μορφή. Τό δνειρο καί ὁ έλεύθερος συνειρμός γίνονται όλο καί περισσότερο ύλη καί συνάμα πρότυπο τοῦ ποιήματος, ἐνῷ ἀντίστοιχα μεταβάλλεται καί ή τεχνική τῆς εἰκόνας: οἱ συνάφειες στόν χῶρο καί στόν χρόνο χάνουν τὰ σαφῆ τους περιγράμματα καί τή δεσμευτικότητὰ τους, ἀναμιγνύονται κατά βούληση μέ τὰ πράγματα πού κι αὐτά διατάσσονται τό ἔνα πλάι στό ἄλλο σέ σειρές ἀνολοκλήρωτες καί γεμάτες κενά. Ἡ χαλάρωση τῆς σύνταξης, πού συντελέσθηκε ἔτσι, κατέληξε στήν ἀπλή παράταξη ἀποσπασματικῶν καί παραμορφωμένων προτάσεων.

Μέ τήν αὐτονόμηση τῆς μεμονωμένης λέξης ἀποτινάχθηκαν δριστικά τά δεσμά τῆς σύνταξης. Δέν ἔφτασαν δλοι στό σημεῖο νά ζητήσουν τήν κατάργηση τής κλίσης, τής συζυγίας, τοῦ ἐπιθέτου, τοῦ ἐπιρρήματος καί τῶν σημείων τῆς στίξης, δπως έκαμαν οι φουτουριστές, δμως στό έξης η λέξη θεωρήθηκε πρωταρχικά ώς λέξη καί όχι λ.χ. ώς ούσιαστικό, ρήμα ή έπίθετο. "Οσο οί λέξεις κατανοούνταν πρώταπρώτα μέ γνώμονα τό μέρος τοῦ λόγου όπου ἀνῆκαν, ἐντάσσονταν αὐτόματα σέ μιάν ἐκ τῶν προτέρων δεδομένη νοηματική συνάρτηση καί δέν μπορούσαν νά συνδυασθούν μεταξύ τους κατ' άρέσκεια. 'Η δυνατότητα άποκοπής τής λέξης άπό τό άντίστοιχο μέρος τοῦ λόγου έπιτρέπει τή συμπαράταξη λέξεων πού δέν ταιριάζουν ούτε γραμματυκά ούτε λογυκά: ή λέξη χάνει λοιπόν τό νόημά της, δπως αύτό γινόταν άντιληπτό προηγουμένως, καί γίνεται αίσθητικό στοιχείο καί έλεύθερα χρησιμοποιήσιμο ύλικό. Δέν πρόκειται πιά γιά σχέσεις μεταξύ σημασιών, παρά πρωταρχικά ένδιαφέρουν οί σχέσεις μεταξύ λέξεων. Ἡ γλώσσα, ἡ λογυτή καί ἡ τάξη τῶν ἀντικειμένων μέσα στόν κόσμο δέν άντιστοιχοῦν πιά άμοιβαῖα: τό σύνολο τῶν λέξεων, πού άποτελοῦν τό ποίημα, δέν διατάσσεται ὑποχρεωτικά σύμφωνα μέ κανόνες, οἱ ὁποῖοι ἐγγυοῦνται μιά προφανή παραλληλότητα μέ τήν τάξη της λογυτης ή των πραγμάτων. Ἡ ἐνότητα τοῦ κειμένου ὑποκαθιστᾶ έτσι τήν ενότητα τοῦ κόσμου. Τοῦτο τό πρός τά εξω αῦταρκες κείμενο είναι όμως έσωτερικά διασπασμένο καί άποσπασματικό, χρησιμοποιεί έλλειπτική γλώσσα, δπου τό άντικείμενο ή τό ύποκείμενο μιᾶς πρότασης παραλείπεται, οἱ ἴδιες οἱ προτάσεις διοκόπτονται, συμπαρατάσσονται οὐσιαστικά δίχως ρήματα, λέξεις χρησιμοποιοῦνται μονάχα γιά χάρη ένός έτυμολογικοῦ ὑπαινιγμοῦ, φτιάχνονται δευτερεύουσες προτάσεις χωρίς άναφορά σε μιά χύρια καί άναμιγνύονται εσκεμμένα άντικειμενικές καί συναισθηματικές άποφάνσεις. ή διάλυση τῶν ἐδραίων συστημάτων άναφορᾶς τῆς ἀστυτῆς χοσμοεικόνας καταφαίνεται στή χρήση ἐπιθέτων ξένων πρός τά πράγματα, ἐπιθέτων δηλαδή

πού δέν πηγάζουν άπό κάποια αἰσθητήρια έμπειρία, άλλά ἀπό τήν πρόθεση νά φωτισθεῖ ἡ ὑφή ἐνός πράγματος βαθύτερα χάρη στήν άπροσδόκητη σύνδεσή του μέ ένα κατηγόρημα ξένο πρός αὐτό. Βέβαια, κάτω ἀπ' αὐτές τίς συνθήκες μεταβάλλεται ὁλότελα ἡ ἔννοια τοῦ χαλού ύφους. "Αν τό ζητούμενο δέν είναι πιά ή όργάνωση τοῦ ποιήματος γύρω ἀπό τούς σταθερούς ἄξονες τῆς μορφῆς καί τοῦ περιεχομένου, τοῦ νοήματος καί τοῦ ύλικοῦ, τοῦ όλου καί τοῦ μέρους, τότε καί τό ΰφος δέν μπορεί νά έγκειται στήν εύτυχή χρήση τῶν γλωσσικῶν έκείνων μέσων πού φαίνονται τά πιό κατάλληλα γιά τήν παραπάνω όργανωση είναι λιγότερο ή χυρίαρχη ισορροπία, όπου τό ύλικό βρίσκεται ύπό την απόλυτη κατοχή του ποιητή, και περισσότερο μιά ξιφηζη ή μιά σειρά έκρήξεων σέ διαφορετικά και διαδοχικά έπίπεδα, είναι ρήξη καί ξαφνική άλλά πλήρης άποκάλυψη ένός άπολύτου μέσα σέ κάθε ἐπί μέρους συστατικό στοιχεῖο τοῦ ποιήματος ὡς προϊόντος βιωμένης προσωπυτής έντασης. Τό αἰσθητικό ἀποτέλεσμα ἐπιτυγχάνεται δχι μέ την εύλυγισία της γλώσσας καί μέ διακοσμητικά στοιχεία, άλλά μέ μιά χειμαρρώδη ροή εἰκόνων καί μέ τολμηρές μεταφορές, άναλογίες ή συγκρίσεις, οί όποῖες συνδέουν πράγματα, ίδιότητες ή σημασίες φαινομενικά πολύ μιοκρινές.

Αὐτά δλα σημαίνουν: ή ποίηση ἔπαψε νά είναι συνθετυκή τέχνη μέ τήν ἀστική ἔννοια καί μετατράπηκε σέ συνδυαστική. Συνδυάζονται μεταξύ τους δομικά στοιχεία, τά όποια μπορούν νά ύπάρχουν καθ' αύτά και σε άπόλυτη άπομόνωση άπό δλα τά άλλα, δμως άκριβώς γι' αύτό είναι κατ' άρχην Ισότιμα, δηλαδή βρίσκονται πάνω στό ίδιο ξπίπεδο καί είναι δυνατόν να έναλλαγοῦν σχεδόν κατά βούληση. δχι μονάγα μεμονωμένες λέξεις, άλλά και όλόκληροι στίχοι μπορούν ν' άλλάξουν θέση μέσα στό ποίημα, πράγμα ἀπολύτως ἀδύνατο στήν προγενέστερη ποίηση. 'Η διάταξη πού είναι θεμελιώδης γιά τό άναλυτικό-συνδυαστικό σχήμα σκέψης —δηλαδή ή συνύπαρξη μεμονωμένων ἔσχατων στοιχείων πάνω σέ μιάν ένιαία ἐπιφάνεια— συνεπιφέρει τήν ἐπικράτηση τῆς ἀναλυτικῆς ἀρχῆς τῆς ἀπλῆς παράταξης, ἡ ὁποία έπιτρέπει τήν έναλλαγή θέσης, άπέναντι στή συνθετική άρχή τῆς ἰεραρχυτής διάρθρωσης, έντός τής όποίας τό κάθε συστατικό στοιχείο έχει την πάγια θέση του. Τούτη ή άναμιόρφωση της ποίησης πάνω σέ άναλυτική-συνδυαστική βάση συγχωνεύθηκε μέ δύο διαδικασίες, γιά τίς όποῖες ήδη μιλήσαμε. Πρώτον, ή αὐτονόμηση τοῦ γλωσσυκοῦ παράγοντα ή ή άδιαφορία της καθαρής γλώσσας άπέναντι στήν έμπράγ-

ματη άναφορά καί στή σημασία ένίσχυσε έντονα τή συνδυαστυκή, έπειδή προηγουμένως τίς λέξεις καί τίς προτάσεις τίς έκανε άκίνητες καί μή έναλλάξιμες ἀκριβῶς ἡ σύνδεσή τους μέ ἔνα περιεχόμενο καί μέ μιά σημασία, δηλαδή ή μέριμνα γιά τήν ΰπαρξη άντιστοιχιῶν πρός τόν πραγματικό κόσμο: γι' αύτόν τόν λόγο καί ή μοντέρνα λυρική ποίηση ἐπυιράτησε τώρα ὁριστικά ἀπέναντι στήν ἐπική ποίηση, ἡ όποία ώς έκ τοῦ χαρακτήρα της είχε τοποθέτηση άντικειμενική. Ή διάλυση τής άστυτής συνθετυτής ένότητας μορφής και περιεχομένου καί ή προτεραιότητα της μορφης ή της γλώσσας σήμαινε ακριβώς προτεραιότητα τοῦ στοιχείου ἐκείνου, τό ὁποῖο μπορεῖ νά κατακερματισθεί και νά άνασυγκροτηθεί κατά βούληση. Δεύτερον, τό πεδίο των συνδυασμών διευρύνθηκε μέ τή συνειδητά άντιαστική συμπερίληψη τοῦ κοινότοπου, τοῦ ἄσχημου, τοῦ τρομωκτικοῦ κτλ. στή θεματική τῆς ποίησης, πράγμα πού είγε καί τό πρόσθετο ἀποτέλεσμα ὅτι ἔτσι Ισοπεδώθημαν Ιεραρχίες άξιῶν, οι ὁποῖες παρακώλυαν τόν ἐλεύθερο συνδυασμό τῶν πάντων μέ τά πάντα. 'Απέναντι σέ τοῦτο τό εὐρύ, ένοποιημένο καί όμογενές πεδίο ὁ ποιητής στέκει τώρα ώς ὁ κυρίαρχος συνδυαστής, ο όποῖος έχει στήν έλεύθερη διάθεσή του όλα τά ἔσχατα δομικά στοιχεῖα, ὄσα βρίσκονται πάνω στό πεδίο αὐτό. Μέ τήν ιδιότητά του αὐτήν ἐνεργεῖ ὡς ὀργανωτική νόηση μέ μαθηματική ψυχρή λογική και νηφάλια αϊσθηση άπόστασης, χειριζόμενος τά προσωπικά του βιώματα καί τό (πάσχον) έγώ του δπως καί κάθε άλλο δομικό στοιχείο τής τέχνης του. 'Ανάμεσα στό ποιητικό καί στό έμπειρικό-προσωπικό έγώ τοῦ ποιητή χαράζεται λοιπόν μιά λίγοπολύ καθαρή γραμμή, καί τό πρώτο κάνει τό δεύτερο άντικείμενό του. Μόνο τό έμπειρικό έγώ ή ή προσωπική υπαρξη του ποιητή έπιτρέπετου νά πάσχει έξ αἰτίας τῆς διάλυσης ἥ τῆς κατάτμησης ἐκείνης, τήν όποία μαρτυρούν ή διάλυση της (παλιάς) μορφής καί ή κατάτμηση τού (παλιοῦ) περιεχομένου μέσα στό ποίημα. 'Αντίθετα, ἡ ἀποστολή τοῦ ποιητικοῦ ἐγώ ἔγκειται στό νά ὀργανώνει μέ γλωσσυκά μέσα τή διάλυση καί τήν κατάτμηση, έτσι ώστε νά προκύπτει τό άναμενόμενο αίσθητικό άποτέλεσμα.

Η γλώσσα τῆς μοντέρνας λυρυτῆς ποίησης ἐπηρέασε τή γλώσσα σημαντικῶν ἐκπροσώπων τοῦ μοντέρνου μυθιστορήματος, κι αὐτό ἔγινε ἀπό ἐσωτερική ἀναγκαιότητα: γιατί οἱ τελευταῖοι προχώρησαν στήν αὐτονόμηση τῆς γλώσσας ἀθούμενοι ἀπό τὰ ἴδια κίνητρα καί ἀπό τήν ἴδια πρόθεση ὅπως καί οἱ λυρικοί ποιητές. "Ομως στόν χῶρο τοῦ

μοντέρνου μυθιστορήματος, ἄν τόν ἐπισκοπήσουμε στήν ὁλότητά του, παρέμεινε μιά άμφισημία, ή όποία στή λυρυκή ποίηση είτε έξέλειψε είτε έπαιξε πολύ μυκρότερο ρόλο μετά την όλοκληρωτυκή έπικράτηση τοῦ ἐλεύθερου στίχου. Οἱ πεζογράφοι, δηλαδή, μπόρεσαν νά ἀποκοποῦν λιγότερο καί ὄχι κατά πλειοψηφία ἀπό τίς παραδοσιακές μορφές καί τά ὑφολογικά μέσα (κατά πόσο αὐτό ἔχει νά κάμει μέ τήν ἴδια τήν ύφή του πεζου λόγου και της λυρυσης ποίησης δέν χρειάζεται νά τό έξετάσουμε έδῶ) καί ἔτσι έμφανίσθηκε τό φαινομενικό παράδοξο, ὅτι ή διάλυση τοῦ περιεχομένου τῆς ἀστυκῆς σύνθεσης συντελέσθηκε στό μοντέρνο μυθιστόρημα μέ γλωσσυά καί ύφολογυά μέσα πού άνῆκαν στίς ύψηλότερες έπιδόσεις τοῦ ἀστικοῦ μυθιστορήματος. Έδῶ πρέπει λοιπόν να διαριρίνουμε ανάμεσα στή διάλυση τοῦ περιεχομένου καί στή διάλυση της μορφής του άστικου κανόνα. Ο έπηρεασμός της γλώσσας του μοντέρνου μυθιστορήματος άπό τή γλώσσα τῆς μοντέρνας λυρυτῆς ποίησης ήταν συνέπεια της δεύτερης. Αρχίζουμε ώστόσο άπό την πρώτη, ή όποία συντελέσθηκε πρώτα-πρώτα μέ τή μετωπική έπίθεση ένάντια στήν άστυκή εἰκόνα γιά τόν ἄνθρωπο καί στό ἀστικό ίδεῶδες της προσωπικότητας. Γνωρίζουμε (κεφ. ΙΙ, 2) δτι τό ίδεῶδες αὐτό είχε δύο θεμελιώδεις ἐπόψεις: ἀπό τή μιά ἡ προσωπικότητα ὄφειλε νά πραγματώσει καί να ένσαρκώσει μέ τον τρόπο της τή σύνθεση Λόγου καί ψυχορμήτου ή φύσης καί πολιτισμοῦ, κι ἀπό τήν ἄλλη νά ἐξαντικειμενικεύσει τήν ατομικότητά της, δηλαδή να τήν αναπτύξει στό πλαίσιο τῆς κοινωνίας καί σε συμφωνία με ὑπερατομικές κανονιστικές άρχές και άξιες. Και οι δύο επόψεις ερείζονταν στό άνθρωπιστικό παιδευτικό ίδε ώδες και έπηρέασαν άποφασιστικά την ύφή του κατ' έξοχήν ἀστικοῦ μυθιστορήματος, τοῦ Bildungsroman, δηλαδή τοῦ παιδευτικοῦ μυθιστορήματος όπου περιγράφεται ή διαμόρφωση ένός χαρακτήρα. Τό Bildungsroman στηριζόταν στήν άντίληψη ότι τό (λογοτεχνικό ενδιαφέρον) πρόσωπο κατέχει μιά πάγια οὐσία, ή όποία άρχικά ύπάρχει ώς καταβολή καί πρέπει νά διατρέξει μιάν έξέλιξη γιά νά πραγματοποιήσει τίς δυνατότητές της καί νά φτάσει στήν αύτογνωσία. ώστε ή έξέλιξη φαινόταν άπαραίτητη γιά τή διαμόρφωση μιᾶς δλόπλευρης προσωπικότητας, συνάμα δμως ήταν έξέλιξη ένός έξ άρχής ύφιστάμενου ούσιακοῦ πυρήνα. Μποροῦσε νά είναι, καί μάλιστα ήταν άναγκαστικά, γεμάτη συγκρούσεις καί άντιφάσεις, όμως οί συγκρούσεις καί οἱ ἀντιφάσεις χρησίμευαν ἐν τέλει στό νά κάμιουν τήν τελυκή σύνθεση μεστή περιεχομένου. Γιατί ή έξέλιξη δφειλε όπωσδήποτε να όδηγήσει στή σύνθεση, συντελούνταν βέβαια μέσα σέ συνθήκες ένίστε άπρόβλεπτες καί άνεξέλεγκτες, ώστόσο ὁ ήρωας, τουλάχιστον στήν ίδεώδη περίπτωση, ήταν σέ θέση νά τίς άξιοποιήσει ή καί νά τίς πλάσει σύμφωνα μέ τούς δικούς του άνώτερους σκοπούς ή τό δικό του ίδεῶδες αὐτοπραγμάτωσης. Στή συνεχή του άναμέτρηση μέ τούς άντικειμενικούς δρους της έξέλιξης του έξαντικειμενίκευε την έξέλιξη του τήν ίδια, δηλαδή δέν χανόταν στόν λαβύρινθο τῶν προσωπικῶν του βιωμάτων καί μονολόγων — ούτε καί χανόταν τό Bildungsroman μέσα στίς ψυχολογικές άναλύσεις. Φυσικά έμπεριείχε μιάν οὐσιαστική ψυχολογική διάσταση, έφ' όσον μάλιστα άπό μερικές άπόψεις συνέχιζε τό ἀστικό συναισθηματικό μυθιστόρημα τοῦ 18ου αί., δμως τό κυρίως ψυχολογικό μυθιστόρημα εύδοκίμησε σέ μιά κατοπινότερη φάση τῆς ἐξέλιξης τοῦ εἴδους, ὅταν τό πρόβλημα δέν ἦταν πιά ἡ (δια)μόρφωση, παρά ή διάλυση τοῦ ἀστικοῦ προσώπου. 'Αντίθετα, τό Bildungsroman συνδέεται ήδη ἀπό τή γενική του σύλληψη μέ ἄλλα τυπικά προϊόντα τοῦ ἀστικοῦ πνεύματος, ὅπως οἱ βιογραφίες μεγάλων ἀτόμων. Γιατί καί στίς δύο περιπτώσεις έπιχειρεϊται συνειδητά και περιγράφεται διεξοδικά ή ένταξη τοῦ προσώπου σέ όρισμένο περιβάλλον, ἐνῶ ἐπί πλέον ο χρόνος παραμένει ο καθοριστικός παράγοντας τῆς αἴσθησης τοῦ κόσμου.

Σέ άντιστοιχία μέ τίς δύο έπόψεις τοῦ άστικοῦ ίδεώδους τῆς προσωπικότητας τό Bildungsroman ήταν άνθρωποιεντρικό καί ρεαλιστικό. Δέν φαίνεται λοιπόν παράξενο πού οί διάφορες κατευθύνσεις τῆς πρωτοπορίας ζήτησαν ρητά ἀφ' ἐνός τόν ἐξοβελισμό τοῦ ἐγώ καί τῶν προβλημάτων του καί ἀφ' ἐτέρου τή συντριβή τοῦ ἀδροῦ περιγράμματος τοῦ ρεαλιστικοῦ μυθιστορήματος. Καί οἱ δύο αὐτές ἀπαιτήσεις ὑωνοποιήθηκων νωρίτερα ή ἀργότερα, λιγότερο ή περισσότερο, δμως ήδη πρίν ἀπό τήν ὑωνοποίησή τους ή παράλληλα μ' αὐτήν καταπολεμήθηκε μέ τή βοήθεια διαφόρων, τόσο παραδοσιακών όσο καί μοντέρνων ὑφολογωῶν μέσων ἡ (ἄρρητη) θεμελιώδης ἀποδοχή τοῦ Bildungsroman, ότι δηλαδή τό πρόσωπο κατέχει πάγια οὐσία καί μέ βάση αὐτήν είναι ὑιανό νά έξελιχθεῖ ἔλλογα προσανατολιζόμενο σέ κανονιστικές άρχές. Γιά νά εξμαστε δοφιβέστεροι, πρέπει νά ποῦμε δτι η Ινανότητα τοῦ προσώπου να ἐξελίσσεται άμφισβητήθηκε πρίν ἀκόμη άμφισβητηθεϊ το γεγονός ότι κατέχει μιά πάγια ούσία — όταν όμως έπαψε νά γίνεται δεκτή ή ικανότητα τοῦ προσώπου νά έξελίσσεται, τότε πιά ως ούσία του θεωρήθηκε κάτι έντελως διαφορετικό από

έκεῖνο πού ὑποβάσταζε τήν ἐξέλιξη τοῦ χαρακτήρα, ὅπως τήν περιέγραφε τό Bildungsroman. Ή μεγάλη άμφισβήτηση της άστυσης εὐκόνας γιά τον ἄνθρωπο μέσα στή λογοτεχνία άρχίζει μέ τή νατουραλιστυτή περιγραφή της μοιραίας ἐπιβολης τυφλῶν ψυχορμήτων καί παθῶν πάνω στόν Λόγο τοῦ άνθρώπου. Ἐνάντια στό άστικό ἐγχείρημα νά νοηθεϊ ὁ ἄνθρωπος ὡς φύση καί συνάμα ὡς κύριος πάνω στή (δυκή του) φύση, έδω άπορροφαται όλότελα άπό τή φύση. Και αὐτήν τή φορά δέν πρόκειται για έκείνη τήν κανονιστικά νοούμενη φύση, ή όποία άφηνόταν πρόθυμα στήν καθοδήγηση τοῦ Λόγου, άλλά γιά μιά φύση πού έδρεύει στά μύχια τῆς σάριας ώς στοιχειονό ἔνστικτο καί ἀργά ή γρήγορα τσακίζει κάθε άντίσταση τοῦ Λόγου. Ο άνθρωπος παρουσιάζεται ώς δοϋλος δυνάμεων Ισοδύναμων μέ ένα άναπόδραστο πεπρωμένο, ή συνείδησή του γίνεται παιγνίδι ή καί δργανο στά χέρια τοῦ **ἀσυνειδήτου του πού διψᾶ πρό παντός γιά δύο πράγματα: γιά Ισχύ (ώς** κυριαρχία, ώς φήμη ή ώς πλούτο) καί γιά γενετήσια έκανοποίηση. Καθώς άποκόπτονται άπό όποιαδήποτε άλλη μέριμνα, οἱ δύο αὐτοί σκοποί καταστρέφουν άναγκαστικά την Ισορροπία Λόγου καί ψυχορμήτων, πολιτισμού και φύσης, και ίδιαίτερα ή άχαλίνωτη γενετήσια υμανοποίηση άπειλει νά τινάξει στόν άέρα χαρακτηριστικές άστικές συμβάσεις καί θεσμίσεις (οὐκογένεια). Ή άντιαστυκή αίχμή αὐτῆς τῆς είκονας γιά τον άνθρωπο δείχνεται όριομα καθαρότερα δταν ή άγρια αποδέσμευση τοῦ γενετήσιου ένστυιτου δέν οὐιτίρεται ώς ὑποδούλωση τοῦ ἔλλογου μέρους τοῦ ἀνθρώπου, ἀλλά ὑμνεῖται ὡς ἀπελευθέρωση τοῦ όλου ή τοῦ «ἀληθινοῦ» ἀνθρώπου καί ἀναπτύσσεται ἔνας μυστυμισμός τῆς σάρκας, πού παρουσιάζει τή γενετήσια πράξη ὡς λυτρωτική αναβάπτιση τοῦ ἀτόμου στίς ἄδολες πηγές τῆς ζωῆς. Σέ θετικό φως έμφανίζεται ή άνατίμηση του άσυνειδήτου καί του άνορθολογικοῦ καί στίς περιπτώσεις όπου στίς ἄγονες άναστολές τοῦ Λόγου άντιπαρατίθεται ή άπελευθερωτική έπήρεια τοῦ όνείρου καί τῆς φαντασίας. "Αν οί πραγματικοί μηχανισμοί τῆς άνθρώπινης σκέψης έν γένει βρίσκονται στό δνειρο, τότε δέν μπορεῖ νά ὑπάρχει Λόγος ἱκανός νά τά βγάλει πέρα μέ τίς δυνάμεις τοῦ ἐνστίκτου, οἱ προσπάθειες τοῦ κανονιστικού Λόγου είναι λοιπόν στήν πραγματικότητα ἄσκοπες σκιαμαχίες.

Στό πλαίσιο της ἀστικης σύνθεσης ή κυριαρχία τοῦ Λόγου μέσα στόν ἄνθρωπο θά ἔριχνε τή γέφυρα ἀνάμεσα σέ φύση καί πολιτισμό καί ἔτσι θά ἐξαντικειμενύκευε τήν προσωπικότητα καί την άτομικό-

τητα μέσα στίς συνθήκες της κοινωνίας καί του πολιτισμού. 'Η κυριαρχία τοῦ ἐνστυετώδους καί τοῦ ἀνορθολογικοῦ είχε λοιπόν ἀναγκαστυκά τό άντίθετο άποτέλεσμα, δηλαδή άπέκοψε τό άτομο άπό τίς κοινωνικές καί πολιτισμικές του συνάφειες καί τό ξανάριξε στίς σκοτεινές περιοχές της υπαρξής του, δπου δέν μπορούσε νά είναι παρά μοναχό του. "Όχι λιγότερο μοναχικός είναι όμως καί ένας έντελώς διαφορετικός άντιαστικός τύπος πού έμφανίζεται συχνά στό μυθιστόρημα τοῦ 20οῦ αἰ. Τοῦτος ὑπακούει στίς κυρίαρχες ἀποφάσεις τοῦ πνεύματός του καί μπορεί να αντέξει δλες τίς στερήσεις καί τίς θυσίες προκειμένου νά δράσει σύμφωνα μέ τίς άποφάσεις του. "Ομως έκεῖνο πού ἀποφασίζει δέν είναι παρά ἡ ἀμιγής δράση, ἡ ὁποία θά τόν γλυτώσει ἀπό τόν ἀποπνικτικά στενό ὁρίζοντα, τή μετριότητα καί τούς δειλούς συμβιβασμούς τῆς ἀστικῆς ζωῆς, είναι ὁ ἀκτιβιστής, ὁ desperado, πού άγωνίζεται γιά χάρη τοῦ άγώνα. 'Ασφαλῶς, ὁ άγώνας του βρίσκεται πάντοτε στήν ύπηρεσία κάποιας ύπόθεσης, όμως έκεϊνο πού τόν μεθάει δέν είναι ή ὑπόθεση καθ' αὐτήν παρά τό αἴοθημα ὅτι ὑπάρχει κάτι, γιά τό όποιο μπορεί κανείς ν' άγωνισθεί. Οἱ σκοποί τῆς άμιγοῦς δράσης ἐμφανίζονται ἔτσι ἐναλλάξιμοι· ὁ ἴδιος ἀντιβιστής μπορεῖ σέ δεδομένη περίπτωση νά άγωνισθεϊ γιά άντίθετους σκοπούς ή, άπεναντίας, ακτιβιστές πού ανήκουν στόν ίδιο ανθρώπινο τύπο στέκουν άντιμέτωποι ώς έχθροί, γνωρίζοντας ότι αὐτό πού τούς συνδέει είναι ισχυρότερο άπό αὐτό πού τούς κάνει νά πυροβολοῦν ὁ ἔνας ἐναντίον τοῦ ἄλλου. Ἡ κανονιστυκή ἀρχή, ἡ ἀξία ἡ ὁ Λόγος ὑποτάσσονται στή λογική τῆς ἀμιγοῦς δράσης καί ἔτσι ἡ πρωτοκαθεδρία τοῦ πνεύματος μέσα στήν άμιγή δράση δέν μπορεϊ νά νοηθεϊ μέ τήν άστική έννοια τοῦ δαμασμού ή τής διοχέτευσης τῶν ψυχορμήτων διά μέσου τοῦ Λόγου. Τό πνεῦμα, πού ἀποφασίζει νά ἐπιδοθεῖ στήν άμιγή δράση καί δραστηριοποιείται έντός της, είναι καί τό ίδιο άμιγής δράση, είναι δηλαδή καί τό ίδιο ένα ψυχόρμητο κι έπομένως, από την αστική σκοπιά, έξ ἴσου ἀνορθολογικό ή τυφλό ὄσο λ.χ. καί τό ξεκομμένο γενετήσιο έν-GTUCTO.

Καί στίς δύο παραπάνω περιπτώσεις μπορούμε ἀκόμα νά μιλᾶμε γιά οὐσία τοῦ ἀνθρώπου, μολονότι αὐτή δέν περιέχει πιά κανονιστικές καταβολές καί γι' αὐτό δέν ἐπιδέχεται ἐξέλιξη μέ τήν ἔννοια τοῦ Bildungsroman. Δυνατή εἶναι ἐδῶ μονάχα μιά ἐξωτερική ἐξέλιξη πού συχνά τελειώνει μέ τήν (αὐτο)καταστροφή τοῦ ἔτσι ὁριζόμενου ἀνθρώπινου ὑποκειμένου. Τό ἐπόμενο καί τελευταῖο βῆμα στόν δρόμο πρός

τή συντριβή της άστικης σύνθεσης γίνεται όταν ή οὐσία τοῦ έγώ, όπως μι ἄν ὁρίζεται αὐτή, διαλύεται σέ μιά πληθώρα λειτουργιῶν πού φέρονται έδῶ κι ἐκεῖ ἀναζητώντας μάταια ἔνα σταθερό σημεῖο προσανατολισμού. Η διάλυση αὐτή παίρνει διαφορετικές, ήπιες, έντονες καί άνιραϊες μορφές. Μπορεϊ ν' άρχίσει μέ τήν άδιάκοπη ένδοσκόπηση καί την αυτοβασανιστική αυτοανάλυση, μέ σκληρά έρωτηματα γιά τά οίκεία κίνητρα καί τήν είλωφίνεω τῶν οἰκείων πράξεων — μέ τόν αὐτοσπαραγμό, δηλαδή, ὁ ὁποῖος τελικά ὁδηγεῖ σε άδιέξοδο, καθώς ή έμμανη άπασχόληση μέ όλο καί στενότερες γωνιές της οbκείας ψυχής συρρωνώνει όλο καί περισσότερο τόν δρίζοντα. Αύτό δέν άποτελεῖ χυρίαρχη αύτοχνωσία, πού συνοδεύει καί στεφανώνει τή διαμόρφωση μιᾶς δλόπλευρης προσωπικότητας, παρά ἐκφυλίζεται σέ μονομανία καί σημαίνει δυφιβώς παραίτηση ἀπό τήν καθολικότητα καί ἀπό τήν έποικοδομητική έκδιπλωση των οἰκείων καταβολών. ή διάλυση τοῦ έγώ προχωρεϊ ἀκόμα παραπέρα, δταν τοῦτο δέν μπορεϊ πιά νά συγκεντρωθεί ούτε κάν γύρω άπό τόν πόλο τοῦ αὐτοσπαραγμοῦ του. Τότε άποτελεϊ άπλῶς μιά συνεχῶς διοκοπτόμενη καί άδιάλειπτα συνεχιζόμενη ροή αἰσθητήριων άντιλήψεων καί ἐντυπώσεων, ἡ ὁποία δμως δέν έχει ούτε κοίτη ούτε κάποια πρόδηλη κατεύθυνση: στόν βαθμό πού ή ρευστή τούτη μάζα υπάρχει ἀκόμη ώς έγώ, παίρνει τή μορφή τοῦ δοχείου μέσα στό όποτο βρίσκεται, μέ άλλα λόγια τό έγώ ύπάρχει μόνον ώς προϊόν μιᾶς παροδυτής διάταξης ή ώς προϊόν τής στιγμιαίας πίστης στήν ϋπαρξη ένός έγώ. Δέν μπορεϊ νά σχηματισθεϊ ένα πάγιο αίσθημα ταυτότητας, τό έγω αίσθάνεται συνεχώς σάν κάποιος άλλος καί τελικά παύει ν' άναζητᾶ μεσολαβήσεις καί συμφιλιώσεις άνάμεσα στίς διάφορες τουτότητές του ένεργεϊ άπλῶς μέ βάση τίς έκάστοτε έπικρατέστερες παρωθήσεις, ή έσωτερική του ζωή κατακερματίζεται καί ο κατακερματισμός αὐτός μεταφέρεται ἀκολούθως στόν έξωτερικό κόσμο. Κατακερματισμένο έγώ καί κατακερματισμένος κόσμος μπορούν προφανώς νά συναντηθούν καί νά διασταυρωθούν μόνο κατά τρόπο έξαιρετικά άντιφατικό καί άστάθμητο — ἐν πάση περιπτώσει δέν προχύπτει πιά μιά κατάσταση όπου ένας όλότμητος ἄνθρωπος, όπως λχ. ὁ τραγικός ήρωας, στέκει ἀλύγιστος ἀπέναντι στόν κόσμο, γνωρίζοντας τί τόν συνδέει μ' αὐτόν καί τί τόν χωρίζει ἀπ' αὐτόν. 'Εφ' δσον τό πρόσωπο δέν κατέχει πάγια οὐσία, παρά συνίσταται άπό σχέσεις, μεταβάλλεται άδιώνοπα άνάλογα μέ τόν χαρακτήρα καί τίς μεταπτώσεις τῶν σχέσεών του πρός τούς ἄλλους, φορά ἐκάστοτε

διαφορετικά προσωπεία, μέ τά ὁποῖα ταυτίζεται κάθε φορά, καί ἀφοῦ δέν εἴναι τίποτε ἄλλο ἀπό τό σύνολο τῶν προσωπείων του, δέν μπορεῖ οὕτε μέ τόν ἐαυτό του νά βρίσκεται σέ ἀρμονία οὕτε καί τούς ἄλλους νά πείσει ὅτι εἴναι ἐνιαῖο. Πάντοτε χαίνει ἕνα χάσμα ἀνάμεσα στήν ἐκάστοτε αὐτοεκτίμηση τοῦ προσώπου καί στή γνώμη τῶν ἄλλων γιά τό ἔνα ἢ γιά τό ἄλλο του προσωπεῖο, καί ὁ μόνος τρόπος γιά ν' ἀπαλλαγεῖ ἀπό τἰς δυσκολίες πού προκύπτουν ἀσταμάτητα εἶναι ἡ δημιουργία ὅλο καί καινούργιων προσωπείων καί ἡ φυγή σέ ὅλο καί νέους ρόλους. Τελικά ἡ πραγματικότητα ὑπάρχει μοναχά στήν προσπτική ὑποκειμένων πού καί τά ἴδια δέν γνωρίζουν ἀπό ποιά κίνητρα βλέπουν τήν πραγματικότητα ἔτσι κι ὅχι ἀλλιῶς καί γιά ποιούς λόγους

πράττουν ή θά δφειλαν νά πράξουν έτσι κι όχι άλλιῶς.

Η διάλυση τοῦ οὐσιωνοῦ πυρήνα τοῦ προσώπου σέ μεταβλητές λειτουργίες καταλήγει στήν έξάλειψη τοῦ προσώπου ώς προσώπου. Ο,τι προηγουμένως ήταν πρόσωπο έμφανίζεται τώρα ώς άπλό σημείο χινούμενο κατά μήχος μιᾶς γραμμής, ή όποία ἀπό τήν πλευρά της τέμνεται δίχως άναγκαῖο λόγο μέ ἄλλες τέτοιες γραμμές. Θεωρούμενο έχ τῶν ἔσω, τό σημεῖο πού ἀντιπροσωπεύει τό πρόσωπο παραμένει φορτισμένο μέ δνειρα, μυθικούς καί γενετήσιους συνειρμούς, φαντασίες ή νευρώσεις: χωθοριστική δμως τώρα είναι ή θεώρηση έκ τῶν ἔξω, χι αύτή δείχνει ότι πρόσωπα έτσι φορτισμένα, δηλαδή διαλυμένα, μόνο σημεία μπορούν ν' ἀποτελούν, ὅταν κανείς τά βλέπει ὅχι μεμονωμένα, παρά στήν όλότητα τῶν ἀμοιβαίων τους σχέσεων. Τότε ή κοινωνία τῶν ἐσωτερικά διαλυμένων προσώπων φαίνεται στόν παρατηρητή σάν σωρός μυρμηγαιών πού κινούνται πρός διαφορετικές κατευθύνσεις, σχηματίζοντας διάφορες διατάξεις καί διάφορους συνδυασμούς. Μόλις ή ψυχολογυκή άνάλυση τοῦ ἀτόμου περατωθεῖ μέ τή διαπίστωση τῆς διάλυσης τοῦ προσώπου, τήν ἀκολουθεῖ — ὅταν τεθεῖ τό ἐρώτημα τί είδους κοινωνία συνιστούν τέτοια πρόσωπα— δχι κάποια κοινωνυκή ψυχολογία, άλλά μιά ἀφηρημένη δομική διδασκαλία πραγματευόμενη τήν όλότητα τῶν σχέσεων ἀνάμεσα στά πρόσωπα πού ἔχουν μεταβληθεϊ σέ σημεΐα. Μέ ἄλλα λόγια: τό ἐσωτερικά διαλυμένο πρόσωπο ώς μέλος μιᾶς κοινωνίας άποτελεῖ ἔνα ἀδύναμο, στερημένο ταυτότητας καί άνώνυμο σημείο, τό όποιο χάνεται μέσα στήν άχρωμία καί στήν άνωνυμία άπρόσωπων δομών, ένω τα άτομικά γνωρίσματα τοῦ προσώπου συρρυανώνονται σέ άπλά σημεῖα. Ἡ ἐσωτερυκή διάλυση τοῦ προσώπου μεταπίπτει στήν κατάτμηση της κοινωνικης ζωής σέ άτομα — καί τότε ξρχεται ή στιγμή όπου τό διαλυμένο πρόσωπο αἰσθάνεται ως άπλό σημεῖο ή ως παίγνιο στά χέρια ἀνεξέλεγκτων καί ἀδιάγνωστων δυνάμεων. Πάνω ἀπό μιά χαοτυκή ψυχή μπορεῖ νά στέκει μοναχά μιά ζοφερή καί καταθλιπτυκή έξουσία ή αὐθεντία, ή ὁποία εἶναι ἀκαταμάχητη ἀκριβῶς ἐπειδή δέν ἀποτελεῖ τίποτε ἄλλο παρά τίς ἀνώνυμες ἐκεῖνες δομές πού συγκρατοῦν τά πρόσωπα ἀφοῦ πιά τοῦτα ἐδῶ ως κοινωνικές ὑπάρξεις ἔχουν μεταβληθεῖ σέ σημεῖα ή ἄτομα.

΄Η άναγωγή τοῦ προσώπου σέ μιάν άνορθολογική οὐσία καί ή διάλυσή του άποτέλεσαν ίσως τή θεαματικότερη πράξη κατά τή συντριβή τής ἀστικής σύνθεσης. Γιατί σέ τούτην έδῶ τό πρόσωπο ώς προσωπικότητα ή ώς εκδιπλωμένη ατομικότητα βρισκόταν στό επίχεντρο καί ἐπί πλέον δέν ήταν ἀπλῶς ἔνα μέρος, ἀλλά καί ὁ τύπος τοῦ "Ολου, δηλαδή ή ώραιότερη καί πολυτιμότερη ένσάρκωση της δομής καί τοῦ πνεύματός του. Είναι λοιπόν παραπλανητικό νά παραβλέπουμε τό είδοποιό άντιαστικό νόημα της νέας λογοτεχνικής εἰκόνας γιά τό πρόσωπο ή γιά τό ἐγώ καί νά μιλᾶμε ἀόριστα ή παθητικά γιά τό άδιέξοδο και τήν έσωτερυκή κατάρρευση τοῦ άνθρώπου μετά τόν θάνατο τοῦ Θεοῦ κτλ. Γύρω στό 1900 ὁ Θεός είχε πάψει ήδη ἀπό πολύν καιρό νά διευθύνει τίς άνθρώπινες ὑποθέσεις: στήν ἀστική κοσμοεικόνα στεκόταν έντελῶς στό βάθος ή ήταν κυρίως ήθυσή βαθμίδα δυκαιοδοσίας, μέ την έννοια ότι λειτουργούσε ώς έγγυητής τῶν ἀστικῶν κανονιστικών άρχων και άξιων. Ωστε ὁ Θεός ἐκεῖνος, τοῦ ὁποίου ὁ θάνατος διωτηρύχθηκε άπό τόν λογοτεχνικό-καλλιτεχνικό μοντερνισμό καί ἀπό τήν πρωτοπορία, δέν μπορούσε πιά νά είναι ὁ παλιός, ήταν άπλῶς ὁ συνταξιοῦχος, στόν ὁποῖο τόν μετέτρεψε ἡ νεότερη (ἀστική) φυσική έπιστήμη — μολονότι οἱ ἐχθροί τῆς ἀστικῆς τάξης, μέ εὐνόητη πολεμική ύπερβολή, ἔτειναν νά ταυτίζουν τήν άστική καί τήν παραδοσιακή ενοιλησιαστική έννοια τοῦ Θεοῦ, θεωρώντας τόν άστό και τόν παπά ως ισότιμους στύλους της «άντίδρασης», ένω άντίστροφα πολλοί άστοί και άστοι στοχαστές μέσα στόν φόβο τους άπέναντι στή ριζοσπαστικότητα τῶν νέων ρευμάτων ρίχτημαν στήν ἀγκαλιά τοῦ παραδοσιακοῦ ἐκκλησιαστικοῦ Θεοῦ. "Ετσι δημιουργήθηκε ἡ ὀπτική ἀπάτη δτι δ θάνατος «τοῦ» άνθρώπου άναγναιστυιά άριολούθησε τόν θάνατο τοῦ Θεοῦ (ὅπου βέβαια ὁ Θεός δέν ὁριζόταν ἐπακριβῶς). "Ομως ὁ Θεός δέν πέθανε μοναχός του, παρά μαζί του καταποντίσθηκε καί ή άστική σύνθεση - καί ἀκριβώς ή τελευταία τούτη διαδικασία συνεπέφερε τή διάλυση του προσώπου γιατί δέν διαλύθηκε ο χριστιανικός-

μεσαιωνικός, παρά ὁ ἀστικός-μοντέρνος ἄνθρωπος, γιά νά μήν ποῦμε ότι ὁ ἄνθρωπος καί τό πρόσωπο ὡς ὀντολογικῶς αὐτοτελή μεγέθη ούσιαστικά ήσαν άστικές άνακαλύψεις, οἱ ὁποῖες άκολούθως ἐπαναγνωρίσθηκαν μέσα στόν παραδοσιακό χριστιανισμό μέ τήν πρόθεση νά τεθεί αὐτός στήν ὑπηρεσία ἀστικών σκοπών. Ἡ ἐσώτερη σχέση ἀνάμεσα στή διάλυση τοῦ προσώπου καί στή διάλυση τῆς συνεκτικῆς άστυτής χοσμοεικόνας γίνεται στό άντιαστικό μυθιστόρημα πρόδηλη στό ότι έκτος άπό τό έγω τά σαφή του περιγράμματα τά χάνει καί ένεϊνο, μέσα στό όποιο τό έγώ χινούνταν χαί διαμορφωνόταν. Καί έπειδή στό άστυιό μυθιστόρημα ή άναμέτρηση ή ή άμοιβαία διείσδυση έγω και κόσμου συντελούνταν στό πλαίσιο μιᾶς πλοκής και έξεικονιζότων μέ τά άντίστοιχα ύφολογικά μέσα, γι' αύτό τώρα έκλείπει ή συνεκτική και έξακολουθητική πλοκή. Τό έπικό στοιχείο φθίνει, ή μορφή γίνεται έλεύθερη καί άνοιχτή, έφ' όσον πρέπει νά παραμείνει άρκετά έλαστική γιά νά περικλείσει άντικείμενα πού δέν συνομαδώνονται γύρω άπό κάποιο έννοηματωμένο έπίκεντρο. Η πλοκή τοῦ μυθιστορήματος μπορεί να γεννηθεί οίονεί έκ τοῦ μηδενός καί όποιοδήποτε στοιχείο του μπορεί νά βρεθεί προσωρινά στό ἐπίκεντρο· μερωές φορές το μυθιστόρημα δέν άφηγεϊται την Ιστορία, την όποια ξεκίνησε νά άφηγηθεῖ, και τότε δέν άποτελεῖ τό ίδιο παρά μιάν άφήγηση της άδυναμίας να άφηγηθεϊ καινείς μιάν ίστορία. Στή θέση της άλλοτε έπιδιωκόμενης συνέχειας μπαίνει τώρα ή προγραμματική άσυνέχεια καί ή ξαφνική τροπή των συμβάντων καί της αφήγησης, ή άλυσίδα τῶν ἐσωτερικά ἀναγκαίων πράξεων ἀντικαθίσταται ἀπό μιά σειρά άποφάσεων πού μπορούν νά ληφθούν ένορατικά ή τυχαία. "Οποτε τό μυθιστόρημα δέν είναι διαρθρωμένο ώς διαδοχή όνειρικών εὐκόνων, τότε συνίσταται ἀπό θραύσματα συμβάντων, ἀπό σπαράγματα συνομιλιών, άπό άνολοκλήρωτες πράξεις ή πραγματικότητα έμφανίζεται άμορφη και άπλώνεται σάν ποτάμι δίχως δχθες. Τά άποσπάσματα, πού αἰωροῦνται μέσα στό χάος, τά συνδέει σ' ένα όλο μονάχα ή δραστηριότητα ένός ὑποκειμένου πού συνείρει καί συνδυάζει, δηλαδή τοῦ συγγραφέα.

Καθώς ή πλοκή ώς παράγοντας τής μυθιστορηματικής σύνθεσης υποβιβάζεται ή έκλείπει, ξεθωριάζει ή χάνεται καί ή περιγραφή του κοινωνικού καί ἱστορικού περίγυρου, μέσα στόν ὁποῖο διαδραματιζόταν ἡ πλοκή. Τό μυθιστόρημα στρέφεται κυρίως ή ἀποκλειστικά στόν ἐσωτερικό κόσμο, γίνεται ψυχολογικό μέ ἔννοια ἄκρως ὑποκειμενική.

"Ομως τό ὑποκείμενο, γιά τό ὁποῖο πρόκειται ἐδῶ, δέν ἐξελίσσεται πιά κατά τό πρότυπο τοῦ Bildungsroman, γιατί μιά τέτοια ἐξέλιξη μπορούσε νά συντελεσθεί μονάχα μέσω τής άναμέτρησής του μέ τόν κοινωνικό κόσμο, δηλαδή μέσω μιᾶς πλοιής. Έτσι οἱ χαροκτήρες δέν περιγράφονται ώς έδραϊες, άν καί έξελισσόμενες όντότητες, παρά οίονεί φωτογραφίζονται σέ διάφορες στιγμές της ζωής καί της δράσης τους, και έπαφίεται στόν άναγνώστη νά συμπληρώσει τά κενά και νά καταρτίσει τήν εἰκόνα τοῦ συνόλου. Τοῦτος ὁ ψυχολογισμός άναιρεῖ τήν άστυκή άξιωση έξαντυιειμενύιευσης της προσωπικότητας μέσω μιᾶς ἐσκεμμένης ὁρθολογυτῆς δράσης στό πλαίσιο τῆς κοινωνίας. 'Αλλά κατά παράδοξο τρόπο τό ύποκείμενο γίνεται παντοδύναμο άκριβώς τή στιγμή της μέγιστης άδυναμίας του. Γιατί στό έξης ή πραγματικότητα ύφίσταται μονάχα στήν προοπτική τής συνείδησης καί ώς λειτουργία της συνείδησης, χωρίς γιά τοῦτο νά παύει νά θεωρεῖται ώς ή πλήρης καί όλοκληρη ή έν πάση περιπτώσει ή μόνη ένδιαφέρουσα καί καίρια πραγματικότητα. Τό ύλικό ή ή πλοκή (τά ἀπομεινάρια της) παρουσιάζονται έτσι όπως κατακομματιάζονται καί άνασυγκροτοῦνται μέσα στή ροή τῆς συνείδησης, δηλαδή βλέπονται μέσα ἀπό τόν φακό τῶν ἀναμνήσεων, τῶν αἰσθημάτων, τῶν φαντασιώσεων καί τῶν ἐντυπώσεων τοῦ ἐκάστοτε ὑποκειμένου, ἔδῷ δεν πρόκειται λια ἀμγψ επβάθυνση στήν ψυχολογία τῶν χαρακτήρων, ἀλλά γιά τή θεώρηση, καί μάλιστα τή δημιουργία, τῶν πραγμάτων μέ τούς μηχανισμούς τοῦ συνειδητοῦ καί τοῦ ἀσυνείδητου μέρους τῆς ψυχῆς. Τά ὑφολογικά μέσα πού χρησιμοποιούνται έδω (έσωτερικός μονόλογος, όπου έπικρατούν οί έλεύθεροι συνειρμοί έξωτερικός μονόλογος, όπου τό ύποκείμενο φμευθύνεται κατά φαντασίαν στούς άγγους μιγώντας συνεκτικά: περιγραφή τῶν ἐσωτερικῶν διαδυαισιῶν ἀπό τή σκοπιά τοῦ παντογνώστη συγγραφέα) ήσαν γνωστά ήδη στό ρεαλιστικό μυθιστόρημα, τώρα δμως άλλάζει ή λειτουργία τους, καθώς βρίσκουν έφαρμογή μέσα σέ μιά σύνθεση έξ άρχης σχεδιασμένη άπό τή σκιά τοῦ ύποκειμένου. Έπί πλέον ή τεχνική τοῦ μοντάζ χρησιμοποιεῖται τώρα πολύ συνεπέστερα, καί μάλιστα προγραμματικά, έν μέρει γιά νά παρασταθεί καί έν μέρει γιά να γεφυρωθεί χάριν των άναγχών της αφήγησης ή χατάτμηση τοῦ χώρου καί τοῦ χρόνου μέσα στή ροή τῆς συνείδησης. Τά συστατυκά στοιχεΐα της ροής της συνείδησης, όπως αναλύονται μωφοσκοπωά, φαίνονται καθ' αὐτά αὐτοτελη καί ἰσότιμα, ἐπομένως μποροῦν ὅλα τους ἐξ ἴσου νά ἀποτελέσουν τήν πρώτη ἡ τήν ἐνάστοτε ἀρχή τῆς

ἀφήγησης. 'Ακριβῶς λόγω τῆς κατ' ἀρχήν ἰσοτιμίας τους μποροῦν μονάχα νά μονταρισθοῦν μεταξύ τους, ὅχι ὅμως καί νά ἐνταχθοῦν σέ μιά σύνθεση σύμφωνα μέ τό σχῆμα «'Όλο-μέρη». Τό μοντάζ συνιστᾶ ἀναγκαιότητα πού προκύπτει ἀπό τήν ἐπικράτηση τῆς ἀναλυτικῆς

τοποθέτησης απέναντι στή συνθετική πρόθεση.

'Η ύποχώρηση τοῦ ἐπικοῦ στοιχείου μπροστά στό στοχαστικό, τοῦ άντικειμενικού μπροστά στό ύποκειμενικό καί τού άρχιτεκτονικού μπροστά στό μουσικό συνεπιφέρει τώρα μιά προσέγγιση μεταξύ μυθιστορήματος καί λυρυτής ποίησης, ή όποία φαίνεται στή γλωσσυτή χρήση καί συνάμα στήν ἀντίληψη γιά τή λειτουργία καί τή θέση τῆς γλώσσας. Μόνον ή εὐκαμψία ή καί ή πολυσημία τῆς λυρικῆς γλώσσας χαθιστά δυνατή τή γεφύρωση λογικών χενών χαί άντιφάσεων, συνεπώς καθιστά δυνατή τήν καινούργια, λίγο ή πολύ χαλαρή συναρμογή τῶν θραυσμάτων έκείνου πού κάποτε φαινόταν ένιαῖο. Τώρα ή γλώσσα δέν έχει νά δώσει μέσα άπό τή συνοχή της τά διαγράμματα σταθερῶν δεδομένων, άλλά νά άποκαλύψει κάτι τι μέσα στή λάμψη τοῦ άποσπάσματος καί μέ τούτη τήν πρωτογενή καί αίφνιδιαστική ἀποκάλυψη νά φωτίσει σέ μιά μόνο στιγμή βαθύτερες συνάφειες. Από την άλλη μεριά, ή αὐθόρμητη ή ἐσκεμμένη παραβίαση τῶν γραμματικῶν καί συντακτικών κανόνων σκοπεύει νά ύποδηλώσει καί συνάμα νά άναπαράγει αίσθητικά τήν ήδη συντελεσμένη κατάρρευση της νοηματικής ή λογυτής συνοχής του κόσμου. Δημιουργούνται ίδιωματικές γλώσσες, που κάθε μιά τους μπορεί μέσω της τεχνικής του μοντάζ και του χολλάζ νά ένσωματώσει στοιχεῖα ή παραθέματα ἀπό ἄλλες ίδιωματυιές γλώσσες ή άπλώς τεκμηριακό ύλυκό. Η γλώσσα γίνεται γελοιογραφία, και ή παρωδία τῆς γλώσσας είναι παρωδία τῆς δῆθεν λογυέῆς συνοχής τοῦ κόσμου. Ἡ ἀλλαγή ἐνός γράμματος μπορεί νά συνεπιφέρει τήν άλλαγή τοῦ νοήματος τῆς λέξης, ἔτσι τό νόημα φαίνεται σ' δλόκληρη τήν τυχαιότητά του ώς φευγαλέα διασταύρωση στοιχείων στό πλαίσιο μιᾶς λειτουργίας, πίσω ἀπό τήν ὁποία δέν βρίσκεται καμμία ούσία. In extremis πρέπει νά βρεϊ ὁ ίδιος ὁ άναγνώστης τή γραμματική καί το συντακτικό, μέ τή βοήθεια τῶν ὁποίων μπορεί νά άνιχνεύσει τό κείμενο, δηλαδή να άνακαλύψει τό νόημα της πρόσφερόμενης γλωσσυτής ύλης, σ' αὐτόν ἐπαφίεται λοιπόν νά ἀποκαταστήσει τίς ἀναγχαίες λειτουργικές σχέσεις ἀνάμεσα στά γλωσσικά στοιχεία. Καί μπορεί νά τό κάμει χωρίς δυσκολία, ἐπειδή τοῦτα τά στοιχεῖα μέ τήν ἀπλή συμπαράταξή τους μέσα στό κείμενο δέν σκοπεύουν

νά φτιάξουν «ώραιο ύφος» με τήν παλιά εννοια τοῦ όρου καί επομένως είναι εὐκίνητα ή καί εναλλάζιμα μεταξύ τους. Μόνον ή γλώσσα ώς όλο δέν μπορεί νά ἀντικατασταθεί με κάτι ἄλλο. "Όταν ή (ἀστυτή) εννοια τῆς πραγματικότητας ἐκλείπει καί ήδη γι' αὐτόν τόν λόγο ή τέχνη τοῦ μυθιστορήματος δέν μπορεί νά 'ναι μίμηση τῆς πραγματικότητας, τότε ώς μόνο ἀπτό σύμπαν τῆς λογοτεχνίας ἀπομένει ή γλώσσα, τά ὅρια τῆς γλώσσας καί τά ὅρια τοῦ κόσμου συμπίπτουν καί ἐδῶ. 'Η μυθιστοριογραφία δέν ἀπεικονίζει τόν κόσμο, χτίζει τόν δικό της κόσμο, γίνεται συνειδητά τεχνούργημα, πίσω ἀπό τό ὁποῖο διαγράφεται ή

μορφή τοῦ συγγραφέα-κοσμοπλάστη.

\*Ισως ἀκόμη σημαντικότερη νά είναι ή διαδικασία, μέσω τῆς ὁποίας τήν πρωτοκαθεδρία τοῦ μεγέθους «χρόνος» στό άστικό μυθιστόρημα την αντικατέστησε η πρωτοιαθεδρία τοῦ μεγέθους «χώρος» στό μοντέρνο. Αὐτό φαίνεται παράδοξο ἀπό πρώτη ὄψη, ἀφοῦ ἡ πρωταρχυκή θεματοποίηση της ροής της συνείδησης πολύ συχνά πραγματοποιήθηκε δικριβώς ώς άνάλυση τής συνείδησης του χρόνου, λ.χ. μέ τή μορφή της ανάμνησης. `Αλλά το άποφασιστικό ζήτημα δέν είναι το ἄν γίνεται λόγος γιά τόν χρόνο, ἀλλά ἄν ὁ χρόνος νοεῖται μέ βάση χωρυά πρότυπα σκέψης ή ἄν έντάσσεται σέ τέτοια. Η άντικατάσταση της περιγραφής μιᾶς πράξης μέ την περιγραφή μιᾶς συνειδησιωσής ροής σήμαινε καθ' αύτή μιά μετατόπιση τής προβληματικής του χρόνου άπό τό ἐπίπεδο τοῦ ἐξωτερυφοῦ χρόνου σέ ἐκεῖνο τοῦ ἐσωτερικού. 'Ο έξωτερικός χρόνος, μέσα στόν όποιο διαδραματιζόταν ή πράξη, ήταν ένας γραμμικός συμβαντικός χρόνος, μέσα σ' αὐτόν δηλαδή τά διάφορα συμβάντα έμφανίζονταν σέ άναντίστρεπτη διαδοχή, έτσι ώστε ο παράγοντας τοῦ χρόνου, ὄντας δεσμευτικός γιά τή διάταξη τῶν ἐπί μέρους συμβάντων, φαινόταν καί γενικά καθοριστικός. Γιατί ἀποτελούσε μέγεθος πού ὑπῆρχε πρίν ἀπό τά γεγονότα καί βαθμιαΐα γέμιζε μ' αὐτά, άλλά κατά τρόπο ώστε κανένα μεταγενέστερο γεγονός δέν μπορούσε νά πάρει τή θέση ενός προγενέστερου ή άντίστροφα: δέν προσδιόριζαν τά συμβάντα τή δομή τοῦ χρόνου, παρά ό χρόνος παρείχε το πλαίσιο δόμησης τῶν συμβάντων. Ἐντελῶς διαφορετικά είναι τά πράγματα στόν βιωματικό χρόνο, ήτοι στόν χρόνο, μέσα στόν όποιο ρέει ή συνειδησιακή ροή ή μάλλον μέ τόν όποιο αὐτή ταυτίζεται. Στόν βαθμό πού ή διάλυση τοῦ προσώπου έναμε περιττή την πλοκή μέ την έννοια τοῦ ἀστικοῦ μυθιστορήματος, ἀναγκαστικά έδωσε καί στόν βιωματικό χρόνο τό προβάδισμα ἀπέναντι στόν χρόνο

τῶν συμβάντων, δηλαδή ἐπέφερε ἀναγκαστικά τήν ἐξυποκειμενέκευση ή ρευστοποίηση τοῦ ἔως τότε σταθεροῦ παράγοντα τοῦ χρόνου. 'Αλλά άκριβώς ή έξυποκειμενίκευση τοῦ χρόνου έπέτρεπε τή χωροποίηση τοῦ χρόνου, δηλαδή τή σύλληψή του σύμφωνα μέ χωρικά πρότυπα. Μονάγα ως ύποκειμενικός χρόνος μπορούσε ο χρόνος — ή ή σειρά των συμβάντων πού είχε ήδη διαδραματισθεί μέσα στόν χρόνο— νά κατακερματισθεί σε μεμονωμένες αναμνήσεις, οι όποιες ακολούθως μπορούσαν να άπλωθούν ή να διαταχθούν πάνω σέ μια καί μόνον ἐπιφάνεια κατά τήν εκάστοτε επιθυμία τῆς συνείδησης, ήτοι άνεξάρτητα ἀπό τίς άπαιτήσεις τοῦ έξωτερικοῦ γραμμικοῦ χρόνου τῆς πλοκῆς. Μέσα στήν άνάμνηση είναι παρών όλόκληρος ό χρόνος ταυτόχρονα, μπορεί νά άνωλυθεϊ κατ' άρέσκεια σέ συστατικά μέρη ή συμβάντα καί ἀκολούθως νά άνασυγκροτηθεϊ πάλι κατ' άρέσκεια, έτσι ώστε τά συστατικά του μέρη να καταλαμβάνουν διαφορετική θέση σε κάθε άνασυγκρότηση. "Ομως προϋπόθεση γιά την έλεύθερη άνασυγκρότηση τοῦ χρόνου άπό τήν ἀνάμνηση είναι νά μή νοεϊται ὁ χρόνος ὡς γραμμή, ἡ ὁποία προσδιορίζει μιά γιά πάντα τή διαδοχή τῶν συμβάντων, παρά ὡς ἐπιφάνεια, πάνω στήν όποία τά συμβάντα μπορούν νά συμπαραταχθούν καί νά συνδυασθούν κατά βούληση. 'Η άδιάλειπτη ροή της άφήγησης δέν προκύπτει ἀπό τή λογυκή συνοχή τοῦ περιεχομένου, παρά ή λογυκή άσυνέχεια τοῦ περιεχομένου κάνει άναγκαῖα καινούργια μέσα (εἰκόνες, κεντρικά μοτίβα, ἀναλογίες καί ἀντιδιαστολές) γιά νά συνδεθοῦν τά συστατικά μέρη τῆς ἀφήγησης σέ μιά συνεχή ροή -- ἐφ' ὄσον μάλιστα ή έγναιτάλειψη τῆς γραμμικῆς χρονικῆς ἀκολουθίας εἶχε έξαλείψει τίς αἰτιώδεις σχέσεις ἀνάμεσα στά ἐπί μέρους συμβάντα καί πράγματα (σχέσεις συνεπαγόμενες τή χρονική προτεραιότητα τῆς αἰτίας ἀπέναντι στό ἀποτέλεσμα), καταστρέφοντας έτσι τό θεμελιώδες πλαίσιο προσανατολισμού της αφήγησης. Θά μπορούσαμε νά συγκρίνουμε τήν ψυχή, μέσα στήν όποια ή ροή της συνείδησης χωροποιεί τόν χρόνο, μέ μιά μεγαλούπολη, στήν έπιφάνεια της όποίας διαδραματίζονται τουτόχρονα ἀναρίθμητα συμβάντα ἀνεξάρτητα μεταξύ τους. "Αλλωστε ἡ ψυχή τούτη δχι μόνο μοιάζει μέ μεγαλούπολη, άλλά και κινεϊται μέσα σέ μιά τέτοια. Όχι τυχαΐα ή μεγαλούπολη στάθηκε τό λύοιο τοῦ λογοτεχνικοῦ-καλλιτεχνικοῦ μοντερνισμοῦ.

Μιά σύγκριση της έξέλιξης στόν χώρο της λογοτεχνίας μέ τη σχεδόν ταυτόχρονη έξέλιξη στό πεδίο τών εἰκαστικών τεχνών προκαλεϊ πρώτα-πρώτα ἔκπληξη έξ αἰτίας τών πολλών ὁμοιοτήτων, οἱ ὁποῖες αφορούν χεντρικές επόψεις καί φτάνουν ίσαμε τίς λεπτομέρειες άρκεϊ νά ἀναλογισθοῦμε τήν κοινή διάλυση τῶν ἐδραίων συστημάτων ἀναφοράς καί στούς δύο τομείς, τήν παραλληλότητα άνάμεσα στην άπομόνωση τοῦ ἀντικειμένου καί στήν αὐτονόμηση τῆς μεμονωμένης λέξης, τήν ἀναλογία ἀνάμεσα σέ χρῶμα ξένο πρός τό πράγμα καί σέ ἐπίθετο ἐπίσης ξένο πρός τό πράγμα, τή συνάφεια μεταξύ άβαθοῦς είκονας και χωροποίησης τοῦ χρόνου κτλ. Εκπληκτικότερη και συνάμα διδακτικότερη άπό κάθε τι άλλο είναι ώστόσο ή έσωτερική άναγκαιότητα, μέ τήν δποία ή ριζυκή άλλαγή τῶν εὐκαστυκῶν τεχνῶν άπό τίς τελευταΐες δεκαετίες τοῦ 19ου αἰ. κατέληξε στή διαμόρφωση τής χαρακτηριστικής γι' αὐτές ἐκδοχής τοῦ ἀναλυτικοῦ-συνδυαστικοῦ σχήματος σκέψης. Ή πουαλία τῶν σχολῶν καί τῶν τεχνοτροπιῶν χαθώς καί ή σχεδόν ίλιγγιώδης διαδοχή τους φαίνεται λιγότερο μπερδεμένη ή και δίνει την έντύπωση έννοηματωμένης συνάρτησης, άν λάβουμε ύπ' δψιν μας ότι κάθε μιά άπό τοῦτες τίς ὑφολογικές κατευθύνσεις έπαινεί την προεργασία της δυριβώς προηγούμενης μέ τη στερεότυπη καί συνάμα βασική ἐπιφύλαξη πώς δέν τόλμησε νά προχωρήσει άρχετά στόν δρόμο τῆς εδρεσης τῶν πρώτων στοιχείων χαί τοῦ έλεύθερου συνδυασμοῦ τους χωρίς νά την ένδιαφέρει ή έξωτερική φύση. Ή μομφή αὐτή μᾶς δείχνει πρός ποιά κατεύθυνση πρέπει νά στρέψουμε τήν έρευνά μας. "Ομως πρίν ἀκόμη ἀπό τή διαμόρφωση τοῦ άναλυτικοῦ-συνδυαστικοῦ σχήματος σκέψης στόν χῶρο τῶν εὐκιστικῶν τεχνῶν ἡ ἀντιαστική κατεύθυνση καί αίχμή τῆς ἐξέλιξης φάνηκε σέ νεωτερισμούς ώς πρός τό περιεχόμενο, στούς όποίους βέβαια άργά ή γρήγορα προστέθηκαν νεωτερισμοί ύφολογικοί-μορφολογικοί. Ένας άπό τούς σημαντικότερους νεωτερισμούς άφοροῦσε ένα νευραλγικό σημείο της αστυσής τέχνης, δηλαδή την είκονα του άνθρώπου. Ή πλήρης διάλυση και ή τελυκή του έξάλειψη ήταν τό φυσικό τέρμα μιᾶς διαδυκασίας, η όποία στό σύνολό της στρεφόταν έναντίον της άστικης χοσμοθεωρίας καί σύνθεσης. 'Αρχυκί δμως δ άστικός άνθρωπος μέσα στήν τέχνη, ο όποϊος μέ την έξιδανωκευμένη του άπευκόνιση ένσάρκωνε τήν ἐπιδιωχόμενη ἐναρμόνιση φύσης χαί πολιτισμοῦ ή κανονιστυτής άρχῆς, παραγκωνίσθηκε άπό έναν άλλο, πού ή εὐκόνα του πρόδιδε μιά προτίμηση γιά άλλες άξίες. 'Ο νατουραλισμός στή ζωγραφική είχε ήδη άνουωλύψει τούς τύπους άπό τά κατώτερα στρώματα — τόν βασανισμένο, όχι πιά άπλῶς γραφικό ξωμάχο, κι ἐπί πλέον τόν ζητιάνο ή τον άλήτη: πρό παντός ή βιομηχανική ζωή άπό τή σκοπιά τῶν

ἀπόκληρων προσελιώει όλο καί περισσότερο τό ἐνδιαφέρον νατουραλιστών καλλιτεχνών πού ζωγραφίζουν σκηνές έργασίας μέσα στό έργοστάσιο ή βιομηχανικά τοπία. Οἱ προσφιλεῖς τύποι τῶν ἰμπρεσσιονιστών προέρχονται ἐπίσης ἀπό τά κατώτερα στρώματα τών πόλεων ή ἀπό τόν ἡμίκοσμο τῶν καφενείων, τῆς μποεμίας καί τῶν καλλιτεχνικών έργαστηρίων, δηλαδή είναι πρόσωπα πού ζοῦν στό περιθώριο τοῦ σύμπαντος τῶν ἀστικῶν κανόνων. Ένας ἀκόμα ἀνθρώπινος τύπος είσερχεται τήν ίδια εκείνη εποχή στή ζωγραφυκή πού εξ ίσου βρίσκεται στούς άντίποδες τοῦ άστικοῦ τρόπου ζωῆς: ὁ εὐγενής ἄγριος, ὁ σοφός πρωτόγονος, ο όποῖος στή φιλολογία τοῦ 18ου αἰ., μαζί μέ ἄλλες έξωτικές μορφές, χρησίμευε ώς μέτρο κρίσης τῶν τοτινῶν εὐρωπαϊκῶν κοινωνιῶν, τώρα δμως μέ τή φυσικότητα, τήν ἀφέλεια καί τή φαιδρότητά του θέλει νά ντροπιάσει όχι πιά τήν παλιά άριστοκρατία, παρά τόν ἀστό. Καλλιτέχνης καί πρωτόγονος συμμαχοῦν ἐνάντια στόν άστό, καί μάλιστα ὁ πρῶτος ἀναζητᾶ μέσα στά καλλιτεχνήματα τοῦ δευτέρου ύφολογικά μέσα γιά νά ξεπεράσει διά παντός τούς όκαδημαϊκούς καινόνες τής άστικής τέχνης, τούτη ή έπίκληση του νέγρου δυφιβώς σέ μιάν έποχή, δπου ή Ιμπεριαλιστυκή ίδεολογία τῆς έκπολιτιστικής άποστολής τοῦ λευκοῦ ἀνθρώπου είχε φτάσει στό άποκορύφωμά της, άποτελούσε πράγματι πρόκληση άπέναντι στόν τρόπο, μέ τόν όποιο ὁ ἀστός κατανοούσε τόν πολιτισμό καί τήν ίστορία. Ἐπί πλέον όλοι αύτοί οἱ μή ἀστικοί ἤ ἀντικιστικοί ἀνθρώπινοι τύποι ἐξειχονίζονταν μέ τρόπο έντελῶς ἀντίθετο πρός τήν ἀστική ἀντίληψη γιά τή δημόσια έμφανιση τοῦ προσώπου καί γιά τήν άναγκαιότητα άξιοπρεπούς και εύγενούς τυποποίησης της συμπεριφοράς του. Οἱ ἄνθρωποι δείχνονται σέ τυχαΐες καί αὐθόρμητες στάσεις, καί μάλιστα σέ άκρως προσωπικές τους στιγμές, χωρίς νά λαμβάνονται ύπ' δψιν οί καλοί τρόποι καί οἱ ήθικές συμβάσεις. Αὐτό παραβίαζε τόν ἀστικό χωρισμό δημοσίου καί ίδιωτικοῦ, καί συνάμα πρόδιδε άδιαφορία ἀπέναντι στό πρόσωπο ώς έδραιωμένη ταυτότητα, ή όποια έχει πίσω της δρισμένη παιδεία καί έμφανίζεται κατά τρόπο ώστε νά γίνεται πρόδηλος ο εσώτερος κόσμος κι ή εσώτερη καλλιέργεια της. Τό προβάδισμα τοῦ στιγμιαίου καί τῆς στιγμιαίας ἐντύπωσης κάνει άδιάφορη τήν ίστορία της προσωπικότητας μέ την έννοια της διαμόρφωσης της. 'Η εἰσβολή τοῦ στιγμιαίου χαθώς χαί ἡ ἐπιθυμία νά διαιωνισθεῖ ἡ στιγμή άντί να παγιωθεϊ τό αἰώνιο σέ μιάν ίδεώδη στιγμή του κατάφεραν σκληρό πληγμα στήν άστυκή ἱεραρχία τῶν ἀξιῶν, στήν ὁποία

συνδέονταν όργανικά ή σταθερότητα, ή διάρκεια καί ή σταθμισιμότητα. Όχι τυχαῖα ἀναπτύχθηκε ή τέχνη τῆς φωτογραφίας παράλληλα μέ τήν ἄνοδο τοῦ ἰμπρεσσιονισμοῦ: χάρη στή φωτογραφική μηχανή άνακαλύφθηκε τό θέλγητρο τῆς φευγαλέας ματιᾶς καί τῆς ἀπροσδόκητης ὁπτικῆς γωνίας. Καί ὁ ἰμπρεσσιονιστικός πίνωκας ἤταν ὡς πρός τήν πρόθεσή του προϊόν τῆς στιγμῆς: ἤθελε νά συγκρατήσει μιά στιγμή, γι' αὐτό καί στήν ἰδεώδη περίπτωση ὄφειλε νά όλοκληρωθεῖ σέ μιά καί μόνη στιγμή — πάντως ἐπιδιωκόταν νά τελειώσει ἐπί τόπου.

Μπορούμε τώρα να κάνουμε δρατή και κατανοητή τήν έσώτερη σχέση ἀνάμεσα στούς νεωτερισμούς ώς πρός τό περιεχόμενο καί στούς ύφολογικούς νεωτερισμούς πού εἰσήγιαγε ὁ ἰμπρεσσιονισμός. ή διάλυση της άντικειμενικής συνάρτησης τοῦ κόσμου, όπως αὐτή γινόταν άντιληπτή μέσα στήν άστυκή σύνθεση, συντελείται μέσω τής άναγωγής του πραγματικού σέ μιά σειρά στιγμών ή έντυπώσεων ώς τών πραγματικών συστατικών του μερών. 'Αντίστοιχα, στό γνωστικό έπίπεδο ύποχωρεῖ ή συνθετική γνώση, όπου Λόγος ή νόηση καί έμπειρία συνεργούσαν άρμονικά γιά τή συγκρότηση της άντικειμενικής συνάρτησης του κόσμου, μπροστά στήν άμεσότητα τής αἰσθητήριας έντύπωσης, ή όποια έσωτερικεύει έξωτερικούς έρεθισμούς, δχι διμως γιά νά τούς έντάξει σ' ένα ευρύτερο πλαίσιο καί έτσι νά τούς σχετικοποιήσει, άλλά γιά νά τούς διατηρήσει στήν πρώτη τους φρεσκάδα. Τούτη ή αὐτονόμηση τοῦ φευγαλέου ή στιγμιαίου καί τῆς αἰσθητήριας. έντύπωσης άναγκαστικά συνεπαγόταν τήν προτεραιότητα τοῦ χρώματος απέναντι στή μορφή ή στό αντικείμενο. Στήν αστική ζωγραφική έπιδιωκόταν βέβαια το αίσθητικό ίσοζύγιο χρώματος καί μορφής, δμως ή μορφή κρατούσε σιωπηρά τό προβάδισμα καί ή έδραιότητά της ύποδήλωνε την έδραιότητα της άντικειμενικής συνάρτησης του κόσμου. Τό τεκτονικό στοιχείο παρέμενε καθοριστικό, καί ὑπῆρχαν συγγενείς τέχνες, όπως ή γλυπτυκή ή ή άρχιτεκτονυκή, στίς όποίες ή έξ όρισμού πρωτοκαθεδρία τοῦ τεκτονικού στοιχείου καθιστούσε δυνστή την παραίτηση άπό τό χρώμα, καί μάλιστα την έκανε νά φαίνεται εύλογη φιφιβώς για να ύπογραμμισθεί το τεκτονικό στοιχείο. 'Απά τήν άποψη αὐτήν, ή ρευστοποίηση της μορφής συμπαρομαρτούσε άναγκαΐα μέ τήν όντολογική προτεραιότητα τοῦ στιγμιαίου καί μέ τή γνωστυκή προτεραιότητα της αἰσθητήριας ἐντύπωσης, ὅμως ἡ ρευστοποίηση τούτη μπορούσε νά έπιτευχθεί μονάχα μέ την έλεύθερη χρήση τοῦ χρώματος. Γιατί τό χρώμα, πού στήν ίδεώδη περίπτωση άποδίδει

μιάν αἰσθητήρια ἐντύπωση μέ μιά πινελιά à la prima, ἔχει τή δυνατότητα νά ρίχνει γέφυρες ἀνάμεσα σέ διαφορετικές μορφές καί σέ διαφορετικά άντικείμενα: μονάχα το χρώμα μπορεϊ άλλωστε νά άπλωθεῖ -- ἡ μορφή ἀπεναντίας προσδιορίζεται μιά γιά πάντα ἀπό τά ὅριά της. Η ύλυκή έτερογένεια τῶν πραγμάτων σβήνει μέσα στήν όμοιογένεια τοῦ χρώματος, γα ἔτσι τά πράγματα μποροῦν νά ταξινομηθοῦν σέ νέες τάξεις καί ὁμάδες μέ βάση χρωματικά κριτήρια. Οἱ μορφές ζητοῦνται μέσα στά χρώματα, δχι τά χρώματα στίς μορφές. Μονάχα μέ τόν πλοῦτο τοῦ χρώματος ἀποκτᾶ ἡ μορφή τή μέγιστη πληρότητά της, μόνον έτσι γίνεται τό ἀπλό σχέδιο γνήσιο ζωγράφημα. Καθώς τό χρώμα ἀπελευθερώνεται ἀπό τή μορφή ή ἀπό τό ἀντικείμενο, ἀπαλλάσσεται καί ἀπό το καθήκον νά ἀποδώσει το παιγνίδι τής φωτοσκίασης, τό όποιο έδραζόταν στήν άποδοχή του σταθερού διαγράμματος τοῦ άντικειμένου καί δέν ἄφηνε νά προβληθεῖ ή καθαρότητα τοῦ χρώματος τώρα δέν ὑπάρχει πιά φῶς καί σκιά, παρά μόνο χρώματα συνδυαζόμενα μεταξύ τους μέ τόν ένα ή τόν άλλο τρόπο.

'Η ύπεροχή τοῦ χρώματος ἀπέναντι στή μορφή πήρε τέτοιες διαστάσεις, ώστε δημιουργήθηκε ή έντύπωση δτι τά άντυκείμενα μέσα στήν εἰκόνα γεννιοῦνται ἀπό ρευστές μάζες χρώματος καί δέν ἀναπαράγουν πιά τή φύση. Πράγματι, οἱ ἄμεσοι διάδοχοι τῶν ἱμπρεσσιονιστῶν, μαζί τους καί οἱ φωβιστές, εἶχαν ἔντονη τήν αἴσθηση ὅτι μέ τήν προτεραιότητα τοῦ χρώματος θά ξεπερνοῦσαν τήν ἀντίληψη πού θεωρούσε τή ζωγραφική ώς μίμηση της φύσης, στά μάτια τους δέν ταυτίζονταν πιά ή όμιορφιά καί ή φύση, ή ἀκρίβεια καί ή άλήθεια. "Αλλοι δμως πίστευαν είτε ότι ή άπλή προτεραιότητα του χρώματος δέν άρκει για να ξεπερασθεί ή ἀναιδημαϊνή διδασκαλία έφ' δσον διατηρείται ή μορφή είτε ότι ή καθ' αύτήν όρθή τούτη τοποθέτηση δέν έφαρμόζεται μέ συνέπεια ἀπό τούς ἱμπρεσσιονιστές καί τούς ἄμεσους διαδόχους τους. Καί στ' άλήθεια: δσο κι ἄν οἱ τελευταῖοι εἶχαν κλονίσει τό ίδεῶδες τῆς μίμησης, ώστόσο μέ τήν εὐρύτατη ἔννοια παρέμειναν προσανατολισμένοι στή φύση, τῆς ὁποίας τήν παρθενικότητα καί καθαρότητα ήθελαν ν' άντιτάξουν στόν άστικό πνευματικό καί τεχνικό πολιτισμό. Τόνιζαν λοιπόν τόν παράγοντα «φύση» γιά νά ἀποδιαρθρώσουν τό άστικό ἰσοζύγιο φύσης καί πολιτισμοῦ, ἔχοντας τήν αἴσθηση ότι ή καταστροφή αὐτοῦ τοῦ ἰσοζυγίου συνιστᾶ τόσο δυκή τους ἀπελευθέρωση άπό τήν πολιτισμική έπιταγή τής χαλλιτεχνικής μίμησης της φύσης όσο καί έξουσιοδότηση νά ἀσχοληθοῦν μέ τή φύση κατά

τρόπο ούσιαστικά διαφορετικό άπό τό άστικό paysage portrait ή paysage historique. Τοῦτος ὁ ἰμπρεσσιονιστικός νατουραλισμός, ἄν ἐπιτρέπεται ή ἔκφραση, παραμερίσθηνε σέ δύο ἐπίπεδα καί σέ δύο φάσεις, οὶ ὁποῖες ἀποτέλεσαν συνάμα καὶ τά δύο ἀποφασιστοκά βήματα στόν δρόμο πρός τή διαμόρφωση τοῦ ἀναλυτικοῦ-συνδυαστικοῦ σχήματος σκέψης σ' αὐτόν τόν τομέα. 'Από τή μιά μεριά άναλύθηκε ή έπί μέρους μορφή ή τό ἐπί μέρους ἀντικείμενο σέ ἔσχατα συστατικά στοιχεῖα, προισειμένου ἀικολούθως νά ἀνασυγκροτηθεῖ καί νά ἐπανερμηνευθει πάνω στή βάση τούτης της άνάλυσης άπό την άλλη μεριά ή άνάλυση της έπι μέρους μορφής ή του έπι μέρους άντικειμένου άπέληξε σέ μιάν ἀνάλυση τῆς ίδιας τούτης ἀνάλυσης, δηλαδή σέ μιάν άναζήτηση τῶν πρωτογενῶν στοιχείων πού πρέπει νά συναντήσει τελικά κάθε άνάλυση, σέ μιάν άναζήτηση τῆς καθαρῆς μορφῆς καί τοῦ χαθαρού χρώματος, όπότε τό άντικείμενο δέν έπανερμηνευόταν πιά, παρά μᾶλλον έξανεμιζόταν μέσφ τῆς έρμηνείας του, ένῶ ἡ ζωγραφυή έν γένει ορίσθηκε και ασκήθηκε ώς θεματοποίηση της έσώτερης ύφης της ίδιας της ζωγραφικής ώς τέχνης.

Τό ἄπλωμα τοῦ χρώματος πέρα ἀπό τά δρια τοῦ ἀντικειμένου άναγκαστικά έκαμε ρευστή, όπως είπαμε, τή μορφή τοῦ άντικειμένου, ήτοι έχαμε τή μορφή καί τό άντικείμενο νά έμφανισθούν ώς μεγέθη ασταθή και προβληματικά. Τό γεγονός, ότι τό άντικείμενο γίνεται πρόβλημα, προκύπτει λοιπόν ώς άναγκαία συνέπεια τῆς διαμφισβήτησης τῶν φυσυκῶν μορφῶν, ὅπως κὐτές βλέπονταν μέ βάση τόν ἀστικό αίσθητικό κανόνα. 'Εδῶ βέβαια τοῦτες οἱ μορφές ἐκλεπτύνονταν ή έξιδανικεύονταν, προκειμένου νά άνταποκρίνονται στήν «άληθινή», δηλαδή κανονιστικά νοούμενη φύση, γι' αὐτό καί ή τεχνοτροπία έκείνη, ή όποία όνομάσθηκε «νατουραλισμός», στράφηκε τουλάχιστον έν μέρει: έναντίον τοῦ ἀστικοῦ αἰσθητικοῦ κανόνα ἀκριβῶς ἐπειδή κατανοοῦσε διαφορετικά τή φύση. Καθώς τό χρῶμα ἀπλώνεται πέρα ἀπό τά ὅρια τοῦ άντικειμένου, τοῦτο έδῶ ἀπομακρύνεται ἀπό τή φυσική του μορφή, δχι διιως γιά νά έξιδανικευθεῖ, παρά γιά νά παραμορφωθεῖ δ,τι προηγουμένως φαινόταν άπλή γελοιογραφία, γίνεται τώρα καλλιτεχνικά θεμιτή ἀπόδοση ένός άντικειμένου. "Ομως μετά τήν άποκοπή ἀπό τό άστικό ίδεῶδες τῆς όμιορφιᾶς, ἡ παραμόρφωση δέν θεωρεῖται πιά παραμόρφωση, ἀφοῦ ἐξέλειψαν τά προγενέστερα κριτήρια μᾶλλον χρησιμεύει --άπό τούς τελευταίους ίμπρεσσιονιστές καί τούς ἄμεσους διαδόχους τους ίσαμε τίς παραφυάδες τοῦ έξπρεσσιονιστικοῦ χινήμα-

τος γιά νά έξεικονίσει είτε τήν έσώτερη δυναμική ένός προσώπου ή πράγματος είτε τή δυναμική μιᾶς διαδικασίας, στήν ὁποία τό πρόσωπο ή τό πράγμα συμμετέχει άμεσα. 'Εφ' όσον τώρα τό άντικείμενο γίνεται φορέας μιᾶς δυάζς του δυναμυάζς, αύτονομεϊται χι έτσι μπορεϊ ν' άποσπασθεϊ ἀπό τό συνηθισμένο του πλαίσιο καί είτε νά μεταβληθεϊ σέ καθαρή δραστηριότητα καί καθαρό γίγνεσθαι είτε νά προικισθεί μέ συμβολικές καί οἰονεί μαγικές ἰδιότητες, πού τοῦ δίνουν τή δυνατότητα νά ρέει διαρχῶς πέρα ἀπό τά ἴδια του τά δρια καί νά συνδέεται κατά τρόπο άπροσδόκητο μέ άλλα άντικείμενα. Αύτές τίς δύο συνέπειες είχε ή δυναμιοποίηση τοῦ μεμονωμένου άντυσιμένου στή φουτουριστική καί στή σουρρεαλιστική πρωτοπορία. Αλλά ή ἀπομόνωση τοῦ άντικειμένου άποτελοῦσε ἐξ ἴσου τήν προϋπόθεση γιά τό ἐγχείρημα τοῦ (ἀναλυτικοῦ) κυβισμοῦ, γιατί μονάχα ἀπομονωμένο μποροῦσε τό άντικείμενο νά θεωρηθεῖ ώς αὐτοτελής δομή, ή άνάλυση τῆς δποίας ήταν δυνατόν νά καταστεῖ ξεχωριστό καί ἐπιλύσιμο πρόβλημα. Στό πλαίσιο τῆς μετεξέλιξης τοῦ ἰμπρεσσιονισμοῦ ἡ ξεχωριστή διαπραγμάτευση τῶν διαφόρων ἐπόψεων τοῦ ἀντωσιμένου, ἡ ὁποία προδιαγραφόταν ήδη μέ τήν έξάλειψη κάθε πάγιας σχέσης άνάμεσα στό χρώμα καί στή μορφή, είχε κιόλας άρχίσει νά συμβαδίζει μέ τήν προσπάθεια ἀνάλυσης τῶν ἄλλοτε ἀνέραιων μορφῶν στά συστατικά τους μέρη, τά όποια ἀκολούθως ἐναρμονίζονταν ὑποτασσόμενα σ' ἔναν κοινό ρυθμό ή σέ μιά (χαλαρή) γενική γραμμή. Η ίδια τούτη ἀνάλυση στόν χυβισμό συντελείται μέ έναν έχιγεωμετρισμό, ὁ ὁποῖος σκοπεύει νά ἀποκαλύψει τή μορφολογία τοῦ ἀντικειμένου. Τό ἀποφασιστικό έδω δμως είναι δχι το γεωμετρικό στοιχείο, παρά ή άναλυτική πρόθεση καί μεθόδευση: ὁ ἐκγεωμετρισμός φαίνεται ὡς ὁ προσφυέστερος τρόπος γιά νά γίνει ή ἀνάλυση καί νά παρουσιασθούν μέ ἐνάργεια τά ἀποτελέσματά της, συνάμα όμως θέλει νά ὑποδηλώσει καί κάτι ἄλλο: δτι ή ἐσώτερη ὑφή τῶν ἀντωειμένων δέν ἀνακαλύπτεται μέ τα αἰσθητήρια δργανα, παρά μόνον όταν τά άντικείμενα άποσπασθοῦν άπό τίς καθημερινές προκτικές τους συνάφειες και άναλυθοῦν μέ τη νόηση ή μέ βάση τίς καθαρές μορφές τῆς νόησης. Ἡ νόηση ξαναβρίσκει μέσα στό έμπειρικό άντικείμενο, καθώς τό άνκιλύει, τή δική της τή δομή: καί ή κυβιστυκή άνασυγκρότηση τοῦ άντικειμένου, ή ὁποία γίνεται μέ τήν ἀπαρίθμηση καί τή συμπαράθεση τῶν ἐπί μέρους ἐπόψεών του, συνδυάζει άπλῶς μεταξύ τους δσα στοιχεῖα βρῆκε ἡ νόηση στά βάθη της έμπειρίας, δηλαδή σύμβολα πού άντιπροσωπεύουν την έμπειρία.

Εκλείπει έτσι ή συνεργία νόησης, αἰσθήσεων καί αἰσθήματος, ὅπως τή δεχόταν ἀξιωματικά ἡ ἀστική σύνθεση. "Ομως κατά τήν ἀνασυγκρότηση τοῦ ἀντικειμένου συντελεῖται ὅχι μόνο μιά ἀναλυτική ἀναφωγή σέ γεωμετρικά στοιχεῖα, ἀλλά καί μιά παραμόρφωση. Οἱ ἀπαριθμημένες ἡ συμπαρατεθειμένες ἐπόψεις τοῦ ἀντικειμένου δέν ἐμφανίζονται πιά στίς ἀρχικές, δηλαδή ἐμπειρικά δεδομένες ἀναλογίες μεταξύ τους, παρά μεγενθύνονται, σμικρύνονται ἡ ἀπλῶς ἀλλάζουν μορφή, ἀνάλογα μέ τή σημασία ἡ τή λειτουργία πού τούς δίνει μέσα στήν εἰκόνα ἡ ὀπτική τῆς ἀναλυτικῆς νόησης μάλιστα μερικές ἐξαφανίζονται καί ἐντελῶς, ἔτσι ὥστε οἱ ὑπόλοιπες μποροῦν νά τονισθοῦν καλύτερα, ἐνῶ ἡ ἀπλούστευση τῆς συνολικῆς δομῆς ἐπιτείνει τήν αἰσθητική ἐντύπωση.

Τό αίσθητικό μήνυμα τοῦ χυβισμοῦ ήταν ὅτι μορφή καί άντικείμενο δέν συμπίπτουν, άφοῦ ἡ άληθινή μορφή τοῦ άντικειμένου κρύβεται πίσω ἀπό τήν έμπειρυκή του όψη. Ἡ άρχυκή ένότητα χρώματος, μορφής και άντικειμένου διασπάσθηκε πρώτα-πρώτα όταν οί ίμπρεσσιονιστές χώρισαν τό χρώμα ἀπό τό ἀντικείμενο, τοῦτος ὁ χωρισμός συνεπαγόταν καί τόν χωρισμό μορφής καί άντικειμένου, έφ' δσον τό χρώμα μπορούσε ν' άπλωθεϊ πέρα άπό τά δρια τοῦ έμπειρικοῦ άντικειμένου κι έτσι να δημιουργήσει μια μορφή διαφορετική από τοῦτο. 'Ωστόσο έδῶ ή διαφορά μορφῆς καί ἀντικειμένου δέν εἶχε ἀκόμα θεματοποιηθεί με συνέπεια, γιατί το έμπειρικό άντικείμενο κατά κάποιον τρόπο τό άπορροφούσε ή μορφή, τήν όποία δημιουργούσε τό χρώμα μέσα στήν αὐτοτελή δυναμυκή του. Χαρακτηριστυκό ἀπό τήν άποψη αὐτήν είναι ότι οἱ συνειδητές ἀναλυτικές προσπάθειες ὁρισμένων (νεο)ιμπρεσσιονιστών στρέφονταν πρός τήν κατεύθυνση της άνάλυσης τοῦ χρώματος κι όχι τῆς ἀνάλυσης τοῦ ἀντικειμένου τό άντικείμενο άναλύθηκε μονάχα στόν βαθμό πού μπορούσε νά κατατμηθεί στίς έλαχιστες χρωματικές μονάδες. 'Αντίθετα, ο χυβισμός έπιχείρησε τήν άνάλυση τοῦ άντικειμένου ξεκινώντας ἀπό τή μορφή, δηλαδή έξάρτησε τό ἀναλυτικό ἐγχείρημα ἀπό μορφολογικά κριτήρια, καί ἀπό τή σκοπιά τούτη ὁ ἰμπρεσσιονισμός φαινόταν άναγκαστικά ώς ὄψιμη παραλλαγή του παλαιού ίδεώδους της μίμησης της φύσης. 'Αλλά μέ βάση τήν ίδια συλλογιστική ήταν δυνατόν νά διατυπωθεί καί έναντίον τοῦ χυβισμοῦ ἡ μομφή ὅτι ἡ μίμηση τῆς φύσης δέν ὑπερβαίνεται ἐν δοφ γίνεται λόγος γιά άντικείμενο καί έν δοφ χρειάζεται ή άνάλυση κάποιου άντικειμένου για να βρεθούν καθαρές μορφές. Μετά τόν προη-

γούμενο διπλό χωρισμό τοῦ χρώματος ἀπό τό ἀντυκέμενο καί τῆς μορφής από τό αντικείμενο, ή μομφή αὐτή ήταν λογική καί εύλογη. Καί τά τρία συστατικά στοιχεῖα τῆς παλαιᾶς τριάδας ἦσαν τώρα άπομονωμένα, καί έφ' όσον ή ίδεα καθαρών (φυσικών) άντικειμένων δέν έχει νόημα, γι' αὐτό καί ή ἀναζήτηση τοῦ καθαροῦ ἀναγκαστικά σήμαινε αναζήτηση του καθαρού χρώματος καί της καθαρής μορφής, δηλαδή άναζήτηση τῶν πρωτογενῶν στοιχείων τῆς ζωγραφυίῆς ένω ζωγραφική στό έξης σήμαινε θεματοποίηση των πρωτογενών της στοιχείων ή θεματοποίηση τοῦ έσυτοῦ της. Ἐδῶ προφανῶς πρόκειται γιά κάτι θεμελιωδέστερο άπό το παιγνίδι μερικών έκπροσώπων τοῦ Jugendstil μέ καθαρά χρώματα καί καθαρές μορφές έξω ἀπό κάθε προοπτική, παιγνίδι καθαρά διακοσμητικό. Την καθαρότητα τής μορφής μπορούσε κανείς νά τήν πορισθεί άν θεωρούσε ώς αύτοτελείς τίς γεωμετρικές μορφές, τίς όποῖες ὁ κυβισμός ἔβγαζε ἀφαιρετικά ἀπό τό άντικείμενο προκειμένου νά τό παρουσιάσει άναλυτικά, άν δηλαδή άδιαφορούσε γιά τόν όγχιο τοῦ ἀντικειμένου και ἀσχολοῦνταν ἀποκλειστικά μέ την κατασκευή γραμμών πάνω σέ μιά γυμνή ἐπιφάνεια: δ,τι άρχισε ώς άναγωγή μιᾶς φυσυτής μορφής σέ μιά γεωμετρυτή όλοκληρώνεται τώρα μέ την άναγωγή τοῦ προϊόντος τῆς πρώτης τούτης άναγωγής στά σταθερά στοιχεία τής μορφής έν γένει. 'Αλλά καί ώς πρός τό χρώμα ήταν άπαραίτητη μιά διπλή άναγωγή γιά νά προιώψει τό καθαρό ή στοιχειακό χρώμα. Η πρώτη άναγωγή ἐπιχειρήθηκε ήδη δταν οἱ άμεσοι διάδοχοι τῶν ἱμπρεσσιονιστῶν καί οἱ φωβιστές διέκριναν τό φυσικό άπό τό καθαρό χρῶμα, ἀπαίτησαν τήν καθαρότητα τῶν μέσων τῆς τέχνης τους καί άμφισβήτησαν τήν ίμπρεσσιονιστυκή πρόσδεση τοῦ χρώματος στήν αἰσθητήρια έντύπωση. Καί σ' αὐτούς δμως τό καθαρό χρώμα παρέμεινε τελικά χρώμα ένός (παραμορφωμένου) φυσικοῦ άντικειμένου, δηλαδή τό χρῶμα έξακολουθοῦσε νά συνδέεται μέ τό φῶς ή μέ τό ἀντικείμενο ὡς φωτοφαινόμενο. Ἡ ἀποσύνδεση τοῦ φωτός ἀπό τό ἀντικείμενο καί ἡ αὐτοτελής του ἐξεικόνιση, ὅπως τήν ἐπιδίωναν οἱ λεγόμενοι rayonnistes, ήταν ένας παράδοξος, ἀλλά άναγκαϊος ενδιάμεσος σταθμός μεταξύ τῶν ἰμπρεσσιονιστῶν ή τῶν διαδόχων τους καί τῶν ἀφηρημένων ζωγράφων. Πέρα ἀπό ὁποιαδήποτε άναφορά σε άντικείμενα, το καθαρό φῶς καί το καθαρό χρῶμα τουτίζονταν, καί τό πρόβλημα τώρα ήτου νά βρεθεῖ ὁ ἐκάστοτε τοιριαστός συνδυασμός καθαρών χρωμάτων — ή, δοιόμα περισσότερο, νά διατυπωθούν οἱ νόμοι, σύμφωνα μέ τούς ὁποίους τά καθαρά χρώματα

μπορούν νά ἐκφράζουν διηνεκῶς κάτι καί μέ βάση αὐτήν τους τήν ἰδιότητα νά χρησιμοποιηθούν χωριστά ή συνταιριασμένα. Στόν βαθμό πού ἐδῶ συνεχίζει νά γίνεται κάποια διάκριση μορφής καί χρώματος, ή μορφή ἀποτελεϊ τόν χῶρο ἐκδίπλωσης τοῦ χρώματος καί δέν τῆς ἐπιτρέπεται νά παραβλάπτει μέ κανέναν τρόπο τήν ἐπήρεια τοῦ τελευταίου. 'Ακόμη καί σέ ἀφηρημένους ζωγράφους, οἱ ὁποῖοι χρησιμοποιοῦσαν αὐστηρά γεωμετρυκές μορφές, τοῦτες ἐδῶ ήσαν πρῶτα-πρῶτα φορεῖς χρώματος, δηλαδή ἡ μορφή ὄφειλε νά προκύψει ἀπό τό ψυχικό ἡ μουσικό περιεχόμενο τοῦ χρώματος. "Ετσι φάνηκε νά πραγματώνεται τό πρόγραμμα τῆς φουτουριστικῆς ζωγραφικῆς, τό ὁποῖο πρόβλεπε ὅχι μόνο χρώματα καί μορφές δίχως ἀντικειμενική παράσταση, ἀλλά ἐπί πλέον χρώματα δίχως μορφές ὡς ἔκφραση ἔσχατων θυμικῶν καταστάσεων.

Η άναζήτηση τοῦ καθαροῦ, στοιχειακοῦ ή άφηρημένου γινόταν βέβαια αίσθητή ώς άπελευθέρωση άπό τόν άστικό συναισθηματισμό καί ώς συμπόρευση μέ τίς νέες, ξένες πρός τόν συναισθηματισμό δυνάμεις, όπως π.χ. τή μηχανή. 'Αλλά πέρα ἀπ' αὐτό ὁ ἀστικός αἰσθητικός κανόνας χτυπήθηκε καίρια, γιατί ὁ παραμερισμός τοῦ άντικειμένου συνιστούσε συνάμα άπάρνηση τοῦ νοήματος ἐκείνου, μέ τό ὁποίο συνδεόταν τό άντυσίμενο μέσα στήν άστυς τέχνη. Τούτη έδῶ δέν ενδιαφερόταν γιά όποιαδήποτε άντικείμενα, παρά μόνο γιά όσα ένσάρχωναν τήν χανονιστυκή έννοια τής φύσης ή έξειδύιευαν τήν άτομυαστυκή-άνθρωποκεντρυκή θεώρηση, και μάλιστα ύπό τή μορφή άνθρώπων έξευκονιζομένων είτε ώς φορέων μιᾶς οὐσιώδους ταυτότητας είτε ώς προϊόντων μιᾶς παιδείας. Τό νόημα ένός άντικειμένου γεφύρωνε τήν ἀπόσταση ἀνάμεσα στή φυσυκή καί στήν άξιολογυκή του διάσταση, ήταν τό προπύργιο τῶν κανονιστικῶν ἀρχῶν καί τῆς βαθύτερης άξίας τῶν πραγμάτων, τά ὁποῖα ὡστόσο ἀναγνωρίζονταν ταυτόχρονα καί ώς πράγματα άπτά. 'Εφ' δσον αύτό τό νόημα ήταν δεμένο μέ ορισμένα άντικείμενα καί μέ μιάν ορισμένη άντίληψη γιά τό αντικείμενο εν γένει, αναγκαστικά κατέρρευσε όταν έξαφανίσθηκε τό άντικείμενο. Ἐνάντια στήν άστική σύζευξη άντικειμένου καί νοήματος ή φύσης (άνθρώπου) καί κανονιστικής άρχής, οἱ άφηρημένοι ζωγράφοι ίσχυρίζονται τώρα έμφατικά καί σέ όλους τούς τόνους ότι φύση καί τέχνη δέν έχουν τήν παραμικρή σχέση μεταξύ τους, ότι ή τέχνη δέν άποτελεϊ μίμηση τής φύσης, καί μάλιστα είναι ὑπέρτερη ἀπό τή φύση, γιατί γεννιέται ἀπό τήν αὐτόνομη δραστηριότητα τοῦ καθαροῦ πνεύ-

ματος, δηλαδή δημιουργεί τίς εἰκόνες της μέ βάση πρωτογενή στοιχεῖα, τά ὁποῖα δέν βρίσκονται στή φύση, παρά μόνο στό πνεῦμα εἶναι προσιτά. Στήν προοπτυκή αὐτήν ή έμπειρυκή φύση καί τά φυσικά άντιχείμενα δέν έχουν χάποια βαθύτερη διάσταση πού φανερώνεται στό νόημά τους, παρά είναι άπλή ἐπίφαση, τήν ὁποία πρέπει νά διατρήσει ὁ καλλιτέχνης γιά νά μπορέσει νά ἀτονίσει πίσω της τήν ἐσώτερη κατασκευή του κόσμου, ήτοι τά πρωτογενή στοιχεία καί τίς πρωτογενείς συμμετρίες πού τόν ύποβαστάζουν. Οἱ διοκηρύξεις έναντίον τῆς αἰσθησιοκρατίας καί τοῦ ὑλισμοῦ συνοδεύονται στούς άφηρημένους ζωγράφους από μυστικιστικές-παθητικές μεταφυσικές αποφάνσεις γιά τήν έξαίσια έκείνη έπυιράτεια τῶν καθαρῶν χρωμάτων καί μορφῶν, ή όποία, όπως λέγεται, ἀποτελεῖ τήν άληθινή πραγματικότητα καί τήν άληθινή οὐσία τῶν πραγμάτων. Δέν εἴναι δύσκολο νά μαντέψουμε γιατί έδῶ γρειάσθηκε νά ἐπιστρατευθεῖ ὁλόκληρη μεταφυσυκή: μονάχα έν όνόματι μιᾶς ύψιστης άρχῆς μπορεί κανείς ν' άποτολμήσει τήν ανοιχτή διαμφισβήτηση των βεβαιοτήτων της καθημερινής έμπειρίας — καί μονάχα παραπέμποντας στή μεταφυσυκή αίγλη τοῦ καθαροῦ μπορεῖ νά παράσχει κανείς παρηγοριά ώς ἀντιστάθμισμα γιά τή μονοτονία πού τολονίζει μέσα στήν ἐπικράτεια τῆς ἀφαίρεσης τά μάτια, καθώς αὐτά εἶναι συνηθισμένα στήν ποικιλομορφία τῆς έμπειρίας. "Ομως καί ή μεταφυσική είναι δεμένη μέ δρισμένο χρόνο, γι' αύτό και άπό έρμηνευτική ἄποψη είναι πιό ένδιαφέρον νά έντοπίσουμε τό συγκεκριμένο περιεχόμενο της έκάστοτε μεταφυσικής, παρά νά ρίξουμε ἀπλῶς μιά περιφρονητική ματιά στήν ἀοριστία και στήν αύθαιρεσία της. Γιατί τό συγκεκριμένο περιεχόμενο δείχνει σέ ποιό σημείο ή έμπρακτη στάση τοῦ μεταφυσικοῦ διαψεύδει τόν τρόπο, μέ τόν όποιο ὁ ίδιος κατανοεί τόν έαυτό του, δηλαδή σέ ποιό σημείο γίνεται έμφανής ή χρονυκή έξάρτηση καί ή άντυκειμενυκή ίστορυκή λειτουργία τῶν μεταφυσικῶν ἀντιλήψεων. Από τήν ἄποψη αὐτήν ήταν ενδευκτικό λ.χ. ότι ή επικράτεια τοῦ καθαροῦ πολύ συχνά παρουσίαζε όμοιότητες μέ τό κάπως πεζό, άλλά έξ ίσου γεωμετρυά δομημένο πεδίο της τεχνυτής κατασκευής.

Είναι προφανές ότι ή μετατόπιση τής καλλιτεχνικής δραστηριότητας στήν ἐπικράτεια τοῦ καθαροῦ ή ἀφηρημένου διευκόλυνε σημαντικά
τή συνδυαστική ἐργασία. Μεγέθη ή ἀντικείμενα δεδομένα ἐμπειρικά
δέν μποροῦν νά συνδυασθοῦν αὐθαίρετα μεταξύ τους, ἐκτός ἄν τούς
ἀφαιρεθεῖ τό νόημα πού κατέχουν μέσα στίς ἐμπειρικές τους συνά-

φειες. Έτσι, οί σουρρεκλιστές συνέδεσαν μέσα σέ όνειρικές είκόνες άντυκείμενα άπό τόν κόσμο τῆς καθημερινῆς ἐμπειρίας, ὅμως μπόρεσαν νά τό κάμουν μόνο καί μόνον έπειδή άπέσπασαν τά άντικείμενα αὐτά ἀπό τίς συνάφειές τους, δηλαδή τούς ἀφαίρεσαν τό συνηθισμένο τους νόημα καί τούς έδωσαν ένα άλλο πού προέκυπτε άπό την καινούργια, μή έμπειρική συνάφεια. 'Αλλά τό παιγνίδι τῶν συνδυασμῶν παίρνει άλλη μορφή ἀπό τή στιγμή πού παραμερίζονται ταυτόχρονα τό άντικείμενο καί τό νόημα. Τώρα συνδυάζονται μεταξύ τους ίδεατά μεγέθη, τῶν ὁποίων τό μοναδικό νόημα ἔγκειται στήν ἱκανότητά τους νά συνδυάζονται ή στή συμμετοχή τους στό συνδυαστικό παιγνίδι πού, δπως λέγεται, μπορεϊ πιά νά ἀπαλλαγεῖ ἀπό κάθε τυχαιότητα καί νά λάβει τήν περιωπή έπιστημονικοῦ λογισμοῦ. Ίδεῶδες είναι ή παραγωγή ἄπειρων συνδυασμῶν μέ βάση περιορισμένο ἀριθμό ἔσχατων στοιχείων καί κανόνων κατασκευής. Τό κέντρο βάρους τής θεωρητικής προσοχής βρίσκεται όχι τόσο στό παράγωγο ἐπίπεδο τῶν ἐπί μέρους συνδυασμών, όσο στό πεδίο των έσχατων πρωτογενών στοιχείων καί τῶν θεμελιωδῶν ἀξιωμάτων κατασκευῆς. Τοῦτο τό πεδίο ὅμως δέν είναι άλλο άπό τό πεδίο τῶν στοιχειωδῶν μέσων ἔκφρασης τῆς ζωγραφυτής, τά όποια τώρα πρέπει νά θεματοποιηθοῦν μέσα στήν ίδια τή ζωγραφική ώς διαδικασία. Στήν άστική ζωγραφική τά μέσα θεωρούνταν ώς άντικειμενικώς δεδομένα δρια, σέ σχέση μέ τά όποια βέβαια ο καλλιτέχνης δέν ἐπιτρεπόταν νά ὑστερεῖ, ἀλλά την ὕπαρξη τῶν όποίων όφειλε νά προϋποθέτει σιωπηρά μονάχα ή έξευιόνιση τοῦ άντικειμένου έδειχνε έμμεσα τί γνώριζε γι' αὐτά τά δρια (κι έπομένως γιά τήν οὐσία τῆς τέχνης του) καί κατά πόσο κατείχε τή δουλειά του. Τώρα διιως άντικείμενο της ζωγραφικής γίνεται ή ζωγραφική ή ίδια. Τό έλεύθερο παιγνίδι τῶν συνδυασμῶν δέν ἀρκοῦσε ἀπό μόνο του έπρεπε νά ορισθούν έπί πλέον οι κανόνες καί ή άφετηρία του. Τούτο βέβαια ήτων ο συνδυασμός δλων των συνδυασμών. "Εξω άπ' αὐτόν καί δίπλα σ' αὐτόν ὑπῆρχαν πολυάριθμες μορφές τοῦ συνδυαστικοῦ παιγνιδιού, οἱ ὁποῖες στό σύνολό τους ἔκαναν πρόδηλο πόσο κεντρική ήταν πιά ή λειτουργία του μέσα στήν τέχνη. Από τήν ἄποψη αὐτήν οί δνειρικές εἰκόνες τῶν σουρρεαλιστῶν, τά καλλάζ τῶν ντανταϊστῶν καί οὶ διάφορες μορφές τῆς τεχνικῆς τοῦ μοντάζ συνδέονται στενά μεταξύ τους: έδράζονται έξ ίσου στήν πεποίθηση ότι τά πάντα μποροῦν νά συνδυασθοῦν μέ τά πάντα.

Ή δυνατότητα συνδυασμοῦ τῶν πάντων μέ τά πάντα δίδεται δμως

μονάχα όταν τά πάντα βρίσκονται πάνω σέ μιά καί μόνη ἐπίπεδη ἐπιφάνεια, δηλαδή ὅταν ὁ χῶρος ὁμογενοποιηθεῖ τόσο πολύ, ὥστε ὅλα τά στοιχεῖα, όσα ἐνδιαφέρουν τό παιγνίδι τῶν συνδυασμῶν, μποροῦν νά καταλάβουν όποιαδήποτε θέση έντός του: γιατί άλλιῶς ή άνισόμορφη δομή τοῦ χώρου θά μποροῦσε ἐν μέρει ἡ ἐξ ὁλοκλήρου νά προκαθορίσει τή θέση τῶν στοιχείων ἐντός του καί νά ἐμποδίσει ἐν μέρει ή έξ όλοκλήρου την άπεριόριστη κινητικότητα ή έναλλαξιμότητά τους. Στήν προμοντέρνα ζωγραφική τό άντικείμενο βρισκόταν μέσα στόν χώρο, καί μάλιστα όχι σ' όποιοδήποτε σημεΐο του, παρά σ' έκεῖνο πού τοῦ ὑπαγόρευε ή ίδια του ή ὑφή ὡς ἀντικειμένου. Ὁ δομημένος καί πεπερασμένος χώρος άποτελοῦσε ένα medium εὐταξίας, δηλαδή τό medium έκεῖνο, μέσα στό όποῖο τά άντικείμενα διατάσσονταν σύμφωνα μέ τούς νόμους της προοπτικής ή σύμφωνα μέ τή δομή τοῦ χώρου. Η ρήχανση τοῦ χώρου, δηλαδή ή άντυαιτάσταση τοῦ δομημένου καί πεπερασμένου χώρου ἀπό τόν ἀβαθή και άπεριόριστο, σήμαινε eo ipso τήν ἀπόσπαση τῶν ἀντικειμένων ἀπό τό ἐδραῖο σύστημα ἀναφορᾶς, δηλαδή τή δυνατότητα νά τά διαθέτει καί νά τά συνδυάσει κανείς έλεύθερα. Χαρακτηριστική γιά τή ζωγραφική άπό τήν 'Αναγέννηση καί μετά ήταν ή τεταμένη σχέση ανάμεσα στήν επίπεδη επιφάνεια τοῦ πίνωνα καί στήν τρισδιαστατικότητα τῶν άντικειμένων πού ήσαν ζωγραφισμένα πάνω της: τούτη ή τρισδιαστατυιότητα έκανε τόν θεατή νά λησμονεί ότι ὁ πίνωκας ήταν άβαθής. Η μοντέρνα ὑπέρβαση τούτης τῆς τεταμένης σχέσης συντελεῖται μέ τή ρήχανση τοῦ πίνουα, δηλαδή μέ τήν κατάργηση της προοπτυίης καί μέ τή μεταφορά των έξεικονιζόμενων άντικειμένων πάνω σέ μιά καί μόνη ἐπιφάνεια, ἡ ὁποία συμπίπτει άναγκαστυκά μέ την έπιφάνεια τοῦ πίνωκα, ὁπότε τά ίδια τά άντικείμενα ρηχαίνουν πάνω σέ τούτη τήν άβαθή έπιφάνεια καί διαλύονται στά ξοχατα συστατικά τους μέρη. Η έξέλιξη πρός αὐτήν τήν κατεύθυνση άρχισε ήδη μέ τήν πρωτοκαθεδρία τοῦ χρώματος άπέναντι στή μορφή, πράγμα πού έπιβοήθησε τή ρήχανση τῆς είκόνας. Γιατί ἄν τό χρώμα αὐτονομηθεῖ ἀπέναντι στά ἀντικείμενα, τά ὁποῖα βλέπονται σε δρισμένη προοπτική, τότε μπορεί να χρησιμοποιήσει τήν επιφάνεια τής εικόνας για τή δυτή του εκδίπλωση καί έτσι να έξαπλωθεῖ (πιό) ἐλεύθερα: ἡ κατάργηση τῆς φωτοσκίασης κάνει ἄλλωστε καθ' αὐτήν τήν εἰκόνα ρηχότερη, ἐνῶ καί ἡ μετωπικότητά της μεγαλώνει λόγω τῆς συμπαράθεσης καθαρῶν χρωμάτων. Συνάμα ἡ καθαρή δραση άνακαλύπτει δίπλα στά καθαρά χρώματα καθαρές μορφές ή όψεις, οί

δποΐες οἱονεί ὑπάρχουν πρίν ἀπό τὰ φυσικά ἀντικείμενα καί τά συγκροτοῦν. "Ωστε γιά τήν καθαρή δραση ὁ χῶρος δέν ἀποτελεῖ πιά τό medium, μέσα στό όποιο ύπάρχουν τά άντικείμενα, παρά συνιστά τόν τρόπο μέ τόν όποῖο έμφανίζονται τά χρώματα καί οἱ μορφές καθώς έχουν άναμιχθεί με τήν πουαλία των άντυσειμένων. Ή προοπτυκή θεωρεϊται τόσο ώς στένεμα τοῦ χώρου όσο καί ώς χωρισμός μεταξύ χώρου και άντικειμένου της άντιπαρατίθεται μιά άπειρη διεύρυνση τοῦ χώρου και συνάμα μιά άλληλοδιείσδυση χώρου και άντικειμένου, ή όποια τελικά προξενεί τη διάλυση τοῦ ἀντικειμένου. Ἡ ἐγκατάλειψη τῆς προγενέστερης ἀντίληψης γιά τόν χῶρο, μέσα στόν ὁποῖο βρισκόταν τό άντικείμενο, και ή διάλυση τοῦ άντικειμένου άποτελοῦν λοιπόν δύο ἐπόψεις τῆς ἴδιας ἐξέλιξης. Αὐτό ἔγινε ἰδιαίτερα πρόδηλο στήν έργασία των χυβιστών. Έδω ό χώρος είσρέει στό άντικείμενο καί τό άντικείμενο στόν χώρο, καθώς οί διαφορετικές όψεις καί πλευρές τοῦ άντικειμένου συνιστούν ταυτόχρονα τήν εἰκόνα, δηλαδή τόν χῶρο πού καταλαμβάνει ή εύκόνα. "Ωστε τήν ίδια στιγμή πού ή προοπτική μετατρέπεται σε άβαθή επιφάνεια, ή ακολουθία μετατρέπεται κι αύτή σε ταυτοχρονία. Τό άντιμείμενο πρέπει νά παρασταθεῖ πάνω στήν άβαθή ἐπιφάνεια, κι αὐτό δέν μπορεῖ νά γίνει άλλιῶς παρά μέ τή συμπαράθεση τῶν διαφόρων ὄψεων καί πλευρῶν του, δηλαδή μέ τό ταυτόχρονο δείξιμό τους μέσα στόν χῶρο καί ὅχι μέ τή διαδοχή τους μέσα στόν χρόνο έκεῖνον πού θά χρειαζόταν ὁ θεατής τοῦ ίδιου άντικειμένου γιά νά τό δεϊ χινούμενος γύρω του. Τό τέρμα αὐτῆς τῆς ἐξέλιξης, ἡ ὁποία άρχίζει μέ τήν πρώτη ρήχανση της είκόνας έξ αίτίας της πρωτοκαθεδρίας τοῦ χρώματος καί συνεχίζεται μέ τή σύμφυρση άντυκειμένου καί άβαθοῦς ἐπιφάνειας, εἶναι ὁ ἀπλός χρωματισμός ἡ ἡ ἀπλή διαίρεση της έπιφάνειας τούτης. Μονάχα ή άφηρημένη ζωγραφική μπορούσε νά πετύχει τήν ἀπόλυτη ρήχανση τῆς εἰκόνας καί νά φέρει στό συνεπές της τέρμα τή νέα άντίληψη γιά τόν χῶρο ἀκριβῶς γι' αὐτό εἶδε καί πραγματεύθηκε τόσο ρητά και τόσο ξεκάθαρα τό πρόβλημα τῆς ζωγραφυτής ώς πρόβλημα συνδυασμού ἔσχατων στοιχείων.

Έξ ἴσου σημαντικό ρόλο ἔπαιξε ὁ καινούργιος προσδιορισμός τοῦ παράγοντα «χῶρος» καί στή μοντέρνα γλυπτική. Προτοῦ στραφοῦμε στό ζήτημα αὐτό, πρέπει πάντως νά θυμίσουμε ὅτι ὁ ἀγώνας ἐνάντια στήν ἀστική σύνθεση καί στόν τομέα αὐτόν, ὅπως καί στούς τομεῖς τῆς λογοτεχνίας καί τῆς ζωγραφικῆς, διεξάχθηκε, πρίν ἀκόμα ἀπό τή διάλυση τῶν παραδοσιακῶν μορφῶν, διά μέσου μετατοπίσεων ἡ ἀλ-

λαγών τοῦ περιεχομένου, οἱ ὁποῖες γιά εὐνόητους λόγους ἀφοροῦσαν πρό παντός τήν εἰκόνα τοῦ ἀνθρώπου. Τό καίριο σημεῖο ἐδῶ δέν ἦταν ή πρώιμη νατουραλιστική άνακάλυψη τοῦ άπλοῦ ή ἐργαζόμενου άνθρώπου, πού παριστανόταν σέ άτυποποίητες στάσεις ώς φορέας καθημερινών μεριμνών και αισθημάτων, άλλά κάτι θεμελιωδέστερο. Ή άστυκή γλυπτική τυποποιούσε ή έξιδανύκευε τήν άνθρώπινη μορφή έτσι ώστε νά φαίνεται ώς ή ζωντανή πραγμάτωση τῆς ἐπιδιωκόμενης σύνθεσης πνεύματος καί ύλης, Λόγου καί ψυχορμήτων, φύσης καί πολιτισμοῦ. Ἡ ἔνταση καί ἡ ἀνησυχία συχνά δέν ἔλειπαν, νοοῦνταν δμως είτε ώς λυπηρή απώλεια της ισορροπίας είτε ώς αγώνας για τήν απόκτησή της. "Οπου όμως ή ἰσορροπία και ή άρμονία ἐκτιμοῦνται τόσο, άναπόφευκτα -- καί παρά τίς ἐνδείξεις πού ὑπαινίσσονται μιά πλούσια καί πολυτάραχη έσωτερική ζωή— έμφανίζεται κάποια στατυιότητα, ἀκραία μορφή της ὁποίας είναι η ἄκαμπτη μνημειακότητα. 'Ενάντια σ' αὐτά τά ὑφολογικά γνωρίσματα καί συνάμα ἐνάντια στήν χαινονιστική άντιληψη πού τά στήριζε στρέφεται ή προσπάθεια νά είσαχθεϊ κατά τό δυνατόν περισσότερη κίνηση και δυναμική μέσα στή μάζα τοῦ γλυπτοῦ. "Οσον ἀφορᾶ στήν έξεικόνιση τοῦ άνθρώπου, τοῦτο είχε τή συνέπεια ότι ο άνθρωπος δέν δείχνεται πιά ώς έκπρόσωπος ή άναζητητής μιᾶς ίδεώδους άρμονίας, παρά άντίθετα σέ ἀκραΐες καταστάσεις, όπου έπικρατεϊ τό πάθος και ή ύψιστη ένταση πέραν τοῦ χαιλού και του χακού με τήν άστυκή έννοια τῶν δρων. Τέτοιες καταστάσεις δέν ἀποπέμπονται πιά στή σφαίρα τοῦ ίδιωτικοῦ, τοῦ αἰσχροῦ ή έν πάση περιπτώσει τοῦ κανονιστικά καί καλλιτεχνικά άδιάφορου, άλλά θεματοποιούνται μέ τήν πρόθεση διείσδυσης στά βαθύτατα στρώματα τής οὐσίας τοῦ ἀνθρώπου, τά ὁποῖα δέν εἴναι δυνατόν νά συλληφθοῦν μέ βάση ἀστικές ἀντιλήψεις γιά τήν όρθολογικότητα. Πρό παντός δείχνονται ή αἰσθητή διάσταση καί τό σῶμα τοῦ ἀνθρώπου σ' όλη τους τήν εκρηκτικότητα, ή γενετήσια πράξη δέν άποτελεϊ πιά ταμπού, καί ἀκόμη καί δραστηριότητες τοῦ στοχασμοῦ ἐμφανίζονται ώς προσπάθειες πού άπαιτοῦν τή συμμετοχή όλωκληρου τοῦ άνθρώπου, θέτοντας σέ πυρετώδη κίνηση τή σάρκα καί τό αἴμα του ἐξ ἴσου όσο καί τό πνεῦμα του. Στή γλυπτική αὐτήν ή άρμονία Λόγου καί ψυχορμήτων καθώς καί ὁ χωρισμός δημοσίου καί ίδιωτικοῦ παραμερίζονται παράλληλα, πράγμα πού μορφικά καταφαίνεται στή συνειδητή ἀπομάκρυνση ἀπό τό ίδεῶδες τῆς ὁμορφιᾶς ὡς τελειότητας στή σχέση "Ολου καί μέρους. Τοῦτο τό ίδεῶδες ἀπεμπολεϊται ὁλότελα καί

ἐπιδευιτικά, καθώς τό ἀποσπασματικό καί τό ἀνολοκλήρωτο, δηλαδή τό torso, ἀποκτά ἀξία καί περιωπή καλλιτεχνήματος. 'Η κατάργηση τοῦ βάθρου ἐπισφραγίζει τήν ἀπόρριψη τῆς ἀγέρωχης αὐτάρκειας τοῦ μνημείου πού ἀτένιζε ἀφ' ὑψηλοῦ κι ἀπό ἀπόσταση τόν θεατή, γιά νά τοῦ ἐμπνεύσει δέος καί νά τόν κάμει νά στοχασθεῖ ὑψηλότερα πράγματα καί ἀνώτερες ἀξίες. Έργο τῆς γλυπτικῆς δέν εἴναι λοιπόν πιά νά ὑπηρετεῖ ἀστικούς ἰδεολογικούς σκοπούς ἡ ἀστικές ἀνάγκες παραστάσεως.

"Όταν ή κίνηση τοῦ άντικειμένου ἐπιστρατεύεται ἐναντίον τῆς ἡρεμίας τοῦ μνημείου, τότε ή ἀποσύνθεση ή ή παραμόρφωση τοῦ ἀντικειμένου μπορεί να θεωρηθεί ώς μορφή κίνησης, ή όποια σπάζει τή διαυγή γραμμή τῆς αὐτάρκους καί γαλήνιας μορφῆς. Κίνηση μπορεῖ νά ἀπορρεύσει ἀπό κάθε πλευρά και κάθε γωνιά τοῦ ἀντικειμένου, και τούτο συνεπάγεται ότι τό γλυπτό δέν έχει πιά κεντρικό ἄξονα καί ίδεατό μέσο. Τό αύταρκες γλυπτό ήταν κεντρομόλο, δηλαδή ή μή δισκοπτόμενη ἐπιφάνειά του ἔκλεινε μέσα της ἔναν δγιιο πού διαμορφωνόταν ξεκινώντας από το κέντρο. Το γλυπτό πού οἰονεί ακτινοβολεῖ κίνηση καί πού ζεῖ ἀπό τὴν κίνηση φαίνεται ἀπεναντίας κεντρόφυγο, δηλαδή τά συστατικά του μέρη δέν προσανατολίζονται πρός ένα χέντρο, μολονότι ἴσως συνεχίζουν ν' άλληλεξαρτῶνται ἐπί πλέον ἐδῶ μπαίνουν στή θέση τής συμπαγούς και κλειστής κατασκευής ή άσυνεχής καί άνοιχτή πρός όλες τίς κατευθύνσεις. Καθώς λοιπόν εἰσάγεται χίνηση στό γλυπτό, άλλάζει ριζικά ή θέση του μέσα στόν χῶρο ή ή σχέση του πρός τόν περιβάλλοντα χώρο. Ένω οἱ σταθερές καί μή διακοπτόμενες γραμμές της προμοντέρνας γλυπτυτής χρησίμευαν ώς δριο ανάμεσα στόν όγκο καί στόν χῶρο ἀφήνοντας στόν χῶρο τή λειτουργία άπλοῦ πλαισίου, τώρα συντελεῖται μιά άλληλοδιείσδυση δηκου καί χώρου, ή όποία άρχικά σκοπεύει νά άποδώσει τήν κίνηση τοῦ γλυπτοῦ μέσα στόν χῶρο. Καθώς ὅμως τό γλυπτό κινεῖται μέσα στόν χῶρο, ἀναγκαστικά μεταβάλλεται ἡ δομή του δέν μπορεῖ πιά νά είναι (έξιδανυκευμένη) ἐπανάληψη τῆς μάζας ἐνός σώματος οὕτε γέμισμα τοῦ χώρου μ' ἔναν αὐτάρκη ὅγκο, παρά πρέπει ν' ἀνοίξει δείχνοντας όλο τόν πλούτο τῶν δυνατῶν ἐπί μέρους του ὄψεων καί άποχαλύπτοντας όλόκληρη τήν έσαμε τότε άδιανόητη περιπλοκότητά του. Τό γλυπτό ἀπλώνεται μέσα στόν χῶρο καί ἀπό τή μεριά του δέχεται έντός του τόν χῶρο καθώς καί δσα ὑπάρχουν μέσα του, ὁ χώρος γίνεται έπομένως κι ὁ ίδιος πλαστικό στοιχεῖο στόν βαθμό πού

καί τό γλυπτό άνοίγεται καί διαφαίνεται όλόπλευρα. Ἡ πλαστικότητα τοῦ στοιχείου τοῦ χώρου φανερώνεται στό ότι τώρα τό κοῦλο γίνεται. έξ ίσου σημαντικό όσο καί τό κυρτό, οί κοιλότητες έχουν τήν ίδια μορφολογική σημασία όσο καί ὁ ἴδιος ὁ ὅγκος. Από τήν ἄλλη μεριά ή χωροποίηση του γλυπτου, δηλαδή ή έλεύθερη ἐπέκτασή του στόν γῶρο, τελικά προκαλεῖ τή διάλυση τῶν πάγιων μορφῶν σέ ἐνέργεια καί σε δυναμική, ή όλυσή μάζα βλέπεται στήν ενεργή της διαστολή, στή φευγαλέα καί έν τέλει ἀσύλληπτη ὑφή της — κοντολογής ἡ ὕλη γίνεται δύναμη. Παράλληλα μέ τή μετατόπιση τοῦ κέντρου βάρους ἀπό τή μάζα στήν κίνηση έξαυλώνεται κατά τό δυνατόν καί τό ύλικό, ήτοι χρησιμοποιείται χυρίως ώς φορέας δύναμης, σέ άυραϊες περιπτώσεις έγινε μάλιστα ή προσπάθεια νά άντικατασταθεί τό ύλικό μέ όπτικές έντυπώσεις ή τουλάχιστον νά γίνει πιό ἀνάλαφρη ή ύλικότητα τοῦ γλυπτοῦ μέ τή βοήθεια φωτεινῶν effet. Πάντως ή νέα αἴσθηση τῆς μορφής άπαιτούσε καινούργια ύλικά, πού άπό τήν πλευρά τους θεωρήθηκαν ώς δυνατότητες δημιουργίας καινούργιων μορφών. Είναι γνωστό πόσο πολύ προχώρησε ή μοντέρνα γλυπτική πρός αὐτήν τήν κατεύθυνση καί πόση ποικιλία παρήγαγε, δχι μόνον ἀπό γλυπτό σέ γλυπτό, άλλά καί στό ίδιο γλυπτό, τό όποιο τώρα μπορούσε νά φτιαχτεϊ ἀπό διαφορετικά ύλικά. Τούτη ἡ χρήση τῶν ύλικῶν κάνει ἔκδηλη τή θεμελιώδη πεποίθηση ότι τα πάντα μπορούν να συνδυασθούν μέ τα πάντα, και μάλιστα στή συνειδητή της σύνδεση με τήν απόρριψη τῆς άστυτης αντίληψης για την όμορφια, την καλλιτεχνία καί το ύφος. Σύμφωνα μέ τούτη τήν ἀντίληψη, ή τέχνη δφειλε νά έξευγενίσει τό έκάστοτε ύλικό της καί ὁ καλλιτέχνης ν' άναπτύξει τό δικό του ύφος δυφιβώς έξευγενίζοντας το ύλικο ή παραίτηση άπο τήν έπεξεργασία τοῦ ὑλικοῦ σημαίνει λοιπόν παραίτηση ἀπό τό ῦφος μέ τήν παλιά έννοια τοῦ δρου. Τό ready made έκπροσωπεῖ τήν ἄκρα συνέπεια καί μορφή τούτης της παραίτησης ἀπό τό ύφος, δηλαδή τήν ἐπιθυμία πλήρους διάλυσης της τέχνης μέσα στή «ζωή» (κεφ. IV, 5).

Οἱ ἰδέες τῆς μοντέρνας γλυπτυτῆς διασταυρώνονταν ὅμως καὶ σέ ἄλλα σημεῖα μέ τίς προγραμματικές ἀρχές τῆς μοντέρνας τέχνης στό σύνολό της. Οἱ μοντέρνοι γλύπτες πίστευαν τό ἱδιο ὅπως οἱ μοντέρνοι ζωγράφοι ἤ ποιητές ὅτι ἡ τέχνη τους δέν ἀποτελεῖ μίμηση τῆς φύσης, ἀλλά ἐντελῶς νέα δημιουργία, ἡ ὁποία ἑδράζεται σέ ἔσχατα στοιχεῖα συνεχῶς ὑπαρκτά, ἀλλά κατά κανόνα ἀόρατα, πού πρέπει νά ἐντοπισθοῦν μέ ὅργανο τή νοητική ἐποπτεία μέσα σέ μιά μυστική πραγμα-

τικότητα. Τό ζητούμενο δέν είναι ή άπεικόνιση άντικειμένων ή ή παρουσίαση αἰσθημάτων, ἀλλά οἱ σχέσεις μεταξύ στοιχείων καί ἡ έλεύθερη διαμόρφωση της συνάρτησης μεταξύ ύλυκου, δγικου, χώρου καί μορφής. Οἱ ἀρμονυιές ἀναλογίες τής ἀστυιής αἰσθητικής ἀντυιαθίστανται άπό τήν αἴσθηση τοῦ ἰσοζυγίου ὅπως τό ὑπαγορεύει ἡ κεντρική ίδεα καί ή εσωτερική λογική τοῦ καλλιτεχνήματος άντίστοιχα, δ θεατής όφείλει από τήν πλευρά του νά συλλάβει αύτήν τήν ίδέα καί αὐτήν τή λογική προκειμένου νά κατανοήσει τή λειτουργία καί τή σημασία τῶν λεπτομερειῶν, καί ὅχι ν᾽ ἀναζητεῖ ἐξαντικειμενικευμένα σύμβολα ή συμβολυκά άντικείμενα μέ τήν παλαιότερη έννοια. Καί ένα ακόμη ούσιώδες γνώρισμα τοῦ λογοτεχνικοῦ-καλλιτεχνικοῦ μοντερνισμού έμφανίζεται μέ ίδιαίτερη καθαρότητα στόν χώρο της γλυπτικής. Πρόκειται γιά τήν καίρια ώς πρός τήν κατοπινή έξέλιξη διάσταση μεταξύ μύθου καί τεχνυτής, τής όποίας τά δύο σκέλη συνυπάρχουν ώστόσο ἀναγκαΐα. Τό ένα βασικό ρεύμα της μοντέρνας γλυπτικής προσανατολίζεται στό άχρονο καί στό κοσμικό, άναζητεί τίς πρωτογενείς μορφές καί ὑπ' αὐτό τό πνεῦμα ἀνακαλύπτει καί πάλι πρωτόγονους καί άρχαϊκούς ή όργανικούς μορφολογικούς σχηματισμούς. Τό άλλο ρεύμα, πάλι, θέλει ν' άκολουθήσει τόν δρόμο τοῦ μέλλοντος, δπως τόν προδιαγράφει ή σύγχρονη έπιστήμη και τεχνυκή, και έπιλέγει ώς μέσο ἔκφρασης τίς γεωμετρικές ἀφαιρέσεις καί τίς ἀρχιτε**χτονικές συσχετίσεις, τήν καθαρή ἐπιφάνεια καί τήν καθαρή γραμμή,** τίς διαφανείς μορφές καί τήν αύστηρά κονστρουκτιβιστική συγκρότηση. Καί τά δύο ρεύματα στρέφονται συμπληρωματικά ένάντια στόν άστικό αἰσθητικό κανόνα, καί τά δύο ἐκβάλλουν ἀπό διαφορετικούς παρακαμπτήριους δρόμους στό δίπλευρο πνευματυκό σύμπαν τής μαζικής δημοκρατίας.

Από όλες τίς καλλιτεχνικές μορφές, όσες έκφράσανε τούς στόχους τοῦ λογοτεχνικοῦ-καλλιτεχνικοῦ μοντερνισμοῦ, ἡ ἀρχιτεκτονική ὑπῆρξε ἐκείνη πού ἐλάχιστα χρειάσθηκε τήν προσφυγή στόν μύθο γιά νά ἀποδιαρθρώσει τήν ἀστική σύνθεση. Έδῶ ἀρκοῦσε ἐντελῶς ἡ ἰδεατή συμμαχία μέ τή συγκαιρινή βιομηχανία καί τεχνική, καί ὁ λόγος γι' αὐτό ἢταν βέβαια ἡ ὑλική ἀναγκαιότητα τούτης τῆς συμμαχίας, δηλαδή ἡ ἐξ ἀρχῆς συνύφανση τῆς μοντέρνας ἀρχιτεκτονικῆς μέ τήν ταχεία αὕξηση τῶν βιομηχανικῶν καί τεχνικῶν ἀναγκῶν. Οἱ νέες ἀρχιτεκτονικές μορφές δημιουργήθηκαν ἀρχικά σέ κτίρια γιά βιομηχανικό κή χρήση βασικοί ἐκπρόσωποι τοῦ ἀρχιτεκτονικοῦ μοντερνισμοῦ χαι-

ρέτησαν τή βιομηχανυκή άρχιτεκτονυκή ώς προάγγελο τῆς άρχόμενης έποχής καί τόνισαν όχι μόνο τήν ύλμες άλληλεξάρτηση τής τέχνης τους μέ τή βιομηχανία και τήν τεχνυκή, άλλά και τίς όμοιότητες ώς πρός τόν τρόπο ἐργασίας. Παρ' όλα αὐτά ἡ μοντέρνα ἀρχιτεκτονική δέν έπιθυμούσε ν' άποτελεῖ ἀπλό παράρτημα ή παραπροϊόν τῆς βιομηχανίας, παρά διαμόρφωσε τήν αὐτοκατανόησή της πάνω στή βάση ἀντιλήψεων πού σφράγισαν έξ ίσου καί τίς ὑπόλοιπες μοντέρνες τέχνες. Πρώτα-πρώτα έπιδιώχθηκε ο προσδιορισμός της καθαρής ούσίας της άρχιτεκτονικής ή τοῦ είδοποιοῦ χαρακτήρα της σέ άντίθεση μέ τίς άλλες τέχνες, προκειμένου νά διαχωρισθεί τό καθαρά τεκτονικό στοιχεῖο ἀπό τό διωιοσμητικό ή τό εἰκαστικό. Μέσα στόν ὁριοθετημένο χῶρο τοῦ τεκτονικοῦ στοιχείου ἀναζητήθηκαν κατόπιν τά καθαρά ή έσχατα στοιχεία, στά όποια θά έπρεπε νά θεμελιώνεται κάθε άρχιτεκτονική συνδυαστική, δηλαδή κάθε οἰκοδομικό σχέδιο. Μέσα στήν άναζήτηση τούτην ἀκούγονται κάποτε μεταφυσικοί τόνοι πού θυμίζουν άμεσα τούς θεωρητικούς της άφηρημένης ζωγραφικής: γίνεται λόγος γιά τίς αἰώνια πάγιες καί ἰσχύουσες μορφές, οἱ ὁποῖες στήν άρχιτε**χτονική χρύβονται πίσω ἀπό τίς ἐπιφατικότητες τοῦ διακόσμου, ἐνῶ** στό σύμπαν καλύπτονται ἀπό τήν έμπειρυκή ποικιλομορφία, καί ή άρχιτεκτονική δρίζεται ώς καθαρή δημιουργία τοῦ πνεύματος σέ συμφωνία μέ τοῦτες τίς πρωτογενεῖς κοσμικές μορφές. Κάπως πεζότερα, ή ίδια σκέψη έκφράζεται ώς έπιθυμία έπιστροφής στίς βάσεις καί στούς θεμελιώδεις κανόνες της δόμησης έν γένει, ήτοι ώς έπιθυμία νά άναλυθεῖ ή οἰκοδομή στά ἔσχατα συστατικά της στοιχεῖα, νά ἔρθει ἔτσι στό φῶς τό ἀρχέγονο κύτταρο ἢ ἡ καθαρή πυρηνική της μορφή, γιά νά συντελεσθεῖ ἀκολούθως πάνω στή βάση τούτης τῆς ἀνάλυσης ἡ μετάβαση στή σύνθεση, δηλαδή στή δόμηση ή καινούργια άρχιτεκτονυτή ἐπονομάσθηκε «στοιχειωτή» ἀκριβῶς μέ τήν ἔννοια ὅτι ἀναπτύσσεται μέσα ἀπό τά ἔσχατα στοιχεῖα τῆς δόμησης. Καί ἐπειδή τά ἔσχατα αὐτά στοιχεῖα έξ ὁρισμοῦ ἤσαν ἰσότιμα, δέν ἐπιτρεπόταν νά ύπάρχουν πιά στό οἰκοδόμημα πού δημιουργοῦνταν άπό τόν συνδυασμό τους υπέρτερα καί υποδεέστερα τμήματα, ή ιεραρχική διάταξη τῶν μερῶν ἐκλείπει ἀπό τή στιγμή πού τό "Όλο νοεῖται ὅχι ὡς όργανικό μόρφωμα, άλλά ώς συμπαράθεση άπλῶν καί έξ ἴσου άπαραίτητων στοιχείων.

Η πρωτοκαθεδρία της λειτουργυσης εποψης έδωσε λαβή να έπικριθει ή μοντέρνα άρχιτεκτονική ότι ύπηρετεί το στενό χρησιμοθηρικό

πνεύμα, ένω περιφρονεί τό ίδεωδες της όμορφιας. Στίς περιπτώσεις δπου οἱ ἐκπρόσωποί της αἰσθάνθηκαν τήν ἀνάγκη ν' ἀπαντήσουν σέ τούτη τήν ἐπύκριση, ἡ ἀπάντησή τους ἦταν κατά βάση τουτολογία, συνταύτισαν δηλαδή την όμορφιά μέ τούς κανόνες της μοντέρνας άρχιτεκτονικής καί ἰσχυρίσθηκαν δτι ή λειτουργικότητα δέν είναι μόνο λειτουργικότητα άλλά και όμορφιά. Στόν βαθμό πού ή μοντέρνα άρχιτεκτονωτή έξακολουθεί να ύπερασπίζεται τήν αἰσθητωτή καί τήν όμορφιά, τίς έξομειώνει μέ τίς λειτουργικές άνάγκες, οἱ ὁποῖες ἐκ τῶν ύστέρων χαροσιτηρίζονται ώς ώραϊες ή ώς αἰσθητικά ὑιανοποιητικές — κι αὐτό γίνεται μᾶλλον γιά λόγους συμμόρφωσης μέ τήν τρέχουσα. γλωσσυκή χρήση ή γιά λόγους τουτικούς καί πολεμικούς παρά ἀπό τήν έγνοια μιᾶς νέας θεμελίωσης τῆς παραδοσιασής αἰσθητικής. Στό ύψιστο έπίπεδο τῆς ἀφαίρεσης τό αἰσθητικό στοιχεῖο κατοχυρώθηκε βέβαια μέ τόν Ισχυρισμό ότι οἱ άληθινά ὡραῖες μορφές εἶναι οἱ πρωτογενείς: ή άρμονία δρέσθηκε να αύτή ώς λογική δόμηση, ώς οἰκονομική χρήση τῶν μέσων ή ὡς ἐκπνευμάτωση τοῦ ὑλικοῦ στοιχείου μέσω άφαιρέσεων, ένῶ τό ώραῖο «ύφος» μέ τήν άστική ἔννοια τοῦ δρου παραμερίσθηκε δίχως νοσταλγίες. "Ομως ἀκόμα και τό ύψιστο ἐπίπεδο, τό έπίπεδο τῶν πρωτογενῶν μορφῶν, βρισκόταν μόλις ἔνα βῆμα μακριά ἀπό τόν χῶρο τῆς πρακτυτῆς ἐφαρμογῆς, ὅπου μονάχα οί λειτουργικές ἐπόψεις προείχαν. Γιατί ἡ ἡθελημένη παραίτηση ἀπό κάθε τί περιττό σήμαινε περιορισμό στίς θεμελιώδεις μορφές, οἱ όποΐες ἔπρεπε ἀπλῶς νά ἐπαναλαμβάνονται. "Όταν ὅμως ἡ ἐπανάληψη γίνεται τό σπουδαιότερο ύφολογικό καί οἰκοδομικό μέσο, τότε φαίνεται εύλογη ή ίδεα της τυποποίησης καί της βιομηχανυσής παραγωγής σε σειρά ή ανάλυση πού όδήγησε στίς πρωτογενείς μορφές ή στά ξσχατα δομικά στοιχεῖα ἀποδευονύεται ἔτσι ἀπλή θεωρητική προεργασία γιά τόν προκτικό σκοπό, δηλαδή γιά τήν προσαρμογή τῆς οἰχοδομυτής τέχνης καί δραστηριότητας στήν ἐποχή τῆς μαζικής παραγωγής. 'Η δόμηση σε σειρά έξυμνεῖται τώρα καί άναμένεται δτι θ' άποτελέσει έργο της μεγάλης βιομηχανίας: ή άντυαιτάσταση τῶν φυσικών καί έτερογενών δομικών ύλικών μέ τεχνητά καί όμοιογενή σκόπευε ἀκριβῶς νά καταστήσει δυνατή τήν τυποποίηση καί τήν παραγωγή σε σειρά. Έπι πλέον διμως άπαιτεῖται και κάτι άλλο, δηλαδή η ἐπικράτηση τῆς στάσης ή τῆς νοοτροπίας ἐκείνης, ή ὁποία ταιριάζει μέ τήν κατούσηση καί τήν ἐργασία σε τέτοια οὐκοδομήματα: τό συλλογικό πνεϋμα ή ή αἴσθηση τοῦ γενικοῦ καί οἰκουμενικοῦ όφείλει ν'

άντικαταστήσει τό νοσηρό πνεύμα τοῦ ἀτομικισμοῦ, τό ὁποῖο στήν άρχιτεκτονική ἐκδηλώνεται ὡς ἐκλεκτικισμός καί ὡς κυνήγι τῆς πρωτοτυπίας μέ κάθε θυσία.

Η άνοιχτή πολεμική τῶν προασπιστῶν τῆς μοντέρνας άρχιτεκτονυτής ένάντια στόν άστικό άτομικισμό δείχνει καθ' αύτήν δτι άποφασιστικά εδώ είναι τά συμφέροντα της μαζικής κοινωνίας πού βρίσκεται στόν δρόμο της πρός τή μαζική δημοκρατία: άφετηρία τής σκέψης τους είναι πάντοτε οἱ μαζικές ἀνάγκες καί τά «συμφέροντα τῆς κοινότητας», καί αντίστοιχα τό πρόβλημα τῆς άτομικῆς κατοικίας συζητεῖται καί λύνεται σέ συνάφεια μέ τό πρόβλημα τοῦ συγκροτήματος κατοικιών, της κατασκευής των δρόμων καί της πολεοδομίας. Διακηρυγμένος άρνητικός στόχος παραμένει ή καταστροφή τοῦ αὐτοτελοῦς καί ἀπομονωμένου ἀστικοῦ σπιτιοῦ, πού φαίνεται μᾶλλον νά ὑπηρετεῖ σκοπούς παραστάσεως παρά σκοπούς πρωιτυκούς. Στή θέση τοῦ ἐπιδευκτικού άρχοντικού πρέπει νά μπεϊ τό ἀπέριττο ἀντικείμενο χρήσης καί ή κατουία νά μεταβληθεί σε έργαλείο, όπως λ.χ. το αὐτοκίνητο. 'Ενάντια στόν διάκοσμο προβάλλεται τό μορφολογικό έπιχείρημα ότι άποκρύπτει την καθαρή τεκτονική όψη και την άναγκαία έσώτερη σχέση τῶν στοιχειωδῶν συστατικῶν μερῶν τοῦ οἰκοδομήματος, τό όποιο έτσι έμφανίζεται έτερογενές, παύοντας νά 'ναι συνεκτικό καί ένιαϊο. Τοῦτο τό μορφολογικό ἐπιχείρημα, στό ὁποῖο λανθάνει ἡ ἀντίθεση ἀνάμεσα σέ συνθετική καί σέ ἀναλυτική-συνδυαστική πρόθεση, συνοδεύεται συχνότατα κι άπό ένα άλλο, πού κάνει πρόδηλη τήν κοινωνική άντίθεση. Ο διάκοσμος καταδικάζεται ώς μέσο παραστάσεως μιᾶς ὁρισμένης κοινωνυτής τάξης, τής ἀστυτής, καί ὁ τονισμός τής λειτουργίας εἰς βάρος τοῦ διοκόσμου χρησιμεύει, πέρα ἀπό κάθε μορφολογυτή θεώρηση πρός καταπολέμηση τῶν ἀστικῶν ἀξιώσεων γιά άνάληψη τοῦ ήγετικοῦ ρόλου μέσα στήν κοινωνία. Διαφορετικά ἀπό τόν διάκοσμο, πού παραμένει τελικά ύπόθεση τοῦ ἀστάθμητου προσωπικού γούστου, ή λειτουργία είναι κάτι τό όποιο ἰσχύει έξ ίσου γιά δλους καί τοῦ ὁποίου ἡ πρακτική ἀναγκαιότητα μπορεῖ νά γίνει ἀντιληπτή ἀπό όλους καί νά τούς ώφελήσει όλους - ή λειτουργία λοιπόν από τόν χαρακτήρα της τόν ίδιο είναι οἰκουμενική καί άντίστοιχα έξισωτυκή. Στήν πραγματικότητα, ή άστική άρχιτεκτονική οδτε είχε παραβλέψει ούτε είχε περιφρονήσει την utilitas, όμως τούτη, σύμφωνα μέ τή βασική ίδεα της άρμονίας, όφειλε νά συμμορφώνεται μέ τήν αισθητική ίδεα ή με τήν 'Ιδέα έν γένει' το οικοδομημα όφειλε μέ

άλλα λόγια νά ξεπεράσει μέ τήν αἰσθητική του μορφή τήν ἀπλή σκοπιμότητα καί μέ τόν έξευγενισμό ή μέ τήν κομψή κάλυψη τοῦ γυμνοῦ ύλικοῦ νά κάνει όρατό ένα ὑπέρμετρο νόημα καί ἀνώτερες ἀξίες. 'Ο άρχιτεκτονικός κλασσικισμός άρχικά συνδεόταν μέ τό αίτημα της τεκτονικής αύστηρότητας, της διαυγούς συμμετρίας καί της φυσικής απλότητας, τό όποιο στρεφόταν έναντίον των διακοσμητικών τάσεων τοῦ ροκοκό. Αὐτή ήτον ἀσώμη ἡ ἡρωυτή ἐποχή τῆς άστυτής τάξης, όταν οἱ ἰδεολόγοι καί οἱ καλλιτέχνες της ἐπιχειροῦσαν ν' άντλήσουν πρότυπα άπό τον δημοκρατικό ή τον άνθρωπιστικό μύθο γιά τήν ἀρχαιότητα. Τά πράγματα ἄλλαξαν όμως ήδη πρίν άπό τά μέσα τοῦ 19ου αἰ., ὅταν ἡ νυκηφόρα ἡ ραγδαῖα ἀνερχόμενη άστυς τάξη άνέπτυξε άνάγνες παραστάσεως, εν μέρει γιά νά έξομοιωθεί με την άριστοκρατία έκ καταγωγής κι έν μέρει γιά νά δείξει πρός τά έξω ότι καί σ' αύτόν τόν τομέα μπορεί νά συναγωνισθεϊ μ' ἐπιτυχία τούς γαλαζοαίματους. Τότε ἀρχίζει ἡ νέα ἄνθηση τῆς διακοσμητικής τεχνοτροπίας, ο διάκοσμος καλύπτει όλο καί περισσότερο τόν πυρήνα τοῦ οἰκοδομήματος, ἐνῶ ἡ ἐπιφάνεια σχεδόν αὐτονομεϊται σε σχέση με τόν σκελετό του ή άρμονία προέκυπτε έδῶ από τή συμμετρία διαφορετικών μερών κι όχι άπό τή ρυθμυτή έπανάληψη τῶν ἔδιων μορφῶν. Ἡ άναζήτηση διοκόσμου όδήγησε στή μίμηση διαφόρων τεχνοτροπιών ή οἰκοδομικών στοιχείων τοῦ παρελθόντος και έτσι σ' έναν έκλεκτισμό ιστορικής ύφής. 'Ο άστικός ίστορισμός βρήγεε την άρχιτεκτονυκή του έκφραση στην προσπάθεια μιμητικής άναπαραγωγής ή σύνδεσης διαφορετικών παραδεδομένων τεχνοτροπιών στό πλαίσιο τοῦ ἰστοριστικοῦ έκλεκτικισμοῦ ἀξιοποιήθηκαν μάλιστα καί ύφολογικές μιμήσεις, δπως ή νεογοτθική άρχιτεκτονυκή, οί όποῖες άρχυκά είχαν τήν πρόθεση ν' άντιτάξουν μιάν άριστοκρατική θρησκευτικότητα στόν παγανιστικό καί θύραθεν άστικό κλασσυασμό. ή άναβίωση παλαιών τεχνοτροπιών στόν 19ο αί. δέν σήμαινε πάντως κάποια όργανυκή τους μετεξέλιξη, παρά μάλλον τήν ένταξή τους σε μιά σύγχρονη διακοσμητυκή άντίληψη: ή άπόφαση ύπερ τοῦ διακόσμου ήταν ἐκείνη πού ἄνοιξε τόν δρόμο γιά τήν ἐπανανακάλυψη (πλευρών) τῆς ἀρχιτεκτονυτῆς παράδοσης. Ἐν πάση περιπτώσει ὁ εκλεκτικισμός έδινε στόν κάθε κτήτορα τή δυνατότητα νά ἰκανοποιήσει μέ άτομικό τρόπο τίς προσωπικές του άνάγκες παραστάσεως, έφ' δσον μπορούσε νά έπιλέξει καί νά διατάξει έλεύθερα τά διακοσμητικά στοιχεία. 'Από τήν ἄποψη αὐτήν, τό πληθος καί ή πουωλία τῶν διακοσμητικών μορφών ἀποτελούσαν ἔκφραση τοῦ ἀστικοῦ ἀτομικισμοῦ.

Τά νέα οἰκοδομικά ὑλικά εἴχαν κάμει ήδη ἀπό τά μέσα τοῦ 19ου αί, πρόδηλες τίς συνέπειές τους γιά την οἰκοδομία, ώστόσο ή ἀστική άρχιτεκτονική συνέχισε άμέριμνη νά έκπληρώνει σκοπούς ίδεολογιχούς χαί λειτουργίες παραστάσεως, έτσι ώστε ή συνολυκή έξέλιξη στόν τομέα αύτόν διόλου δέν ύπηρξε ένιαία ή εύθύγραμμη. Πάντως ή άντίθεση άνάμεσα σέ λειτουργία καί μορφή τοῦ οἰκοδομήματος όξύνθηκε, καί βαθμηδόν πρόβαλλαν ξεκάθαρα οἱ ἐναλλακτικές λύσεις. Από τή μιά μεριά ή οἰκοδομία στηριζόταν σέ αἰσθητυκές ἀρχές καί ή όμορφιά θεωρούνταν ως άρμονικό συνταίριασμα τών μερών σ' ένα "Ολο ύπό τήν αίγίδα ένός ύπέρτερου μορφολογικού νόμου" ή συμμετρία και ή άξονικότητα λογίζονταν ώς ύψιστες άξίες και ὁ άξονας συμμετρίας δφειλε νά δώσει τήν έντύπωση τῆς Ισορροπίας καί τῆς συνοχής, έτσι ώστε ο χώρος γινόταν πεπερασμένος τόσο λόγω τής δριοθέτησής του άπέναντι στόν έξωτερικό χώρο δσο καί λόγω τῆς συγκρότησής του μέ γνώμονα τήν προοπτυκή. Απεναντίας, ή μοντέρνα άρχιτεκτονική όρμήθηκε άπό τήν άρχή ότι ή δόμηση όφείλει νά χαθορίσει τή μορφή καί όχι αντίστροφα. Μιά μορφή καθορισμένη από τή δόμηση ἔπρεπε όμως νά είναι ἀπλή, εὐούνοπτη, εὐθύγραμμη, σκληρή καί γωνιώδης, ή διάρθρωση τοῦ οἰκοδομήματος ἔπρεπε νά γίνεται προφανής άποκλειστικά χάρη στήν κλιμέσκωση τής μάζας του καί στήν κατανομή τῶν παραθύρων καί τῶν ἀνοιγμάτων. Γιά τή δυτή μας προβληματική τό σπουδαιότερο είναι ότι τό καινούργιο προβάδισμα τής δόμησης ή της λειτουργίας συνεπέφερε τό πρωτείο τοῦ μεγέθους «χῶρος» ἀπέναντι στό μέγεθος «χρόνος». Λόγω τοῦ στενοῦ δεσμοῦ τῆς διακοσμητικής τεχνοτροπίας μέ ίστορικές άναμνήσεις, ή πολεμική έναντίον τοῦ διακόσμου συνεπαγόταν ἀπόρριψη τοῦ ἰστορισμοῦ στήν άρχιτεκτονική καί συνάμα της Ιστορίας έν γένει ή τοῦ Ιστορικά φορτισμένου χρόνου, ώς πηγής έμπνεύσεων καί ώς αἰσθητικής άρχής. 'Αντίθετα, ή λειτουργία δέν χρειαζόταν τόν ίστορικό χρόνο προχειμένου νά δρισθεῖ ή νά νομιμοποιηθεῖ, χρειαζόταν μονάχα τόν χῶρο γιά νά ἐκδιπλωθεϊ. Ἐπί πλέον ἡ ἐξάλειψη τοῦ παράγοντα «χρόνος» ἐμπεριείχε μιάν αίχμή στρεφόμενη είδωα έναντίον τῶν ἀστικῶν βιοτικῶν συνηθειών και άξιολογήσεων. 'Ο λειτουργικά νοούμενος χώρος τής μοντέρνας άρχιτεκτονικής λάβαινε βέβαια ύπ' δψιν του τίς σημερινές άνάγκες τῶν προσώπων πού θά κατοικοῦσαν ή θά ἐργάζονταν σ' ἔνα οἰκοδόμημα, ἀλλά σέ ἀντίθεση μέ τόν ἐσωτερικό χῶρο τοῦ ἀστικοῦ

σπιτιοῦ δέν ἐνδιαφερόταν καθόλου γιά τήν προϊστορία τῶν προσώπων αὐτῶν, δηλαδή γιά τό ρίζωμά τους σέ ὁρισμένη οἰκογενεισσή παράδοση, ἡ ὁποία θά ἔπρεπε κατά τό δυνατόν νά καλλιεργηθεῖ καί νά συνεχισθεῖ, οὕτε καί γνοιαζόταν γιά τή ροπή τοῦ ἀστικοῦ ὑποκειμένου νά ἀποσυρθεῖ ἡ καί κάπου-κάπου νά ἀπομονωθεῖ. Ἡ διάταξη τοῦ χώρου δίχως μέριμνα γιά τόν χρόνο ὡς χρόνο ἱστορικό καί ὑποκειμενικό σκόπευε νά τσακίσει τόν ἀστικό ἀτομικισμό καί συνάμα τό προπύργιό του, δηλαδή τόν οἰκο ὡς κρυστάλλωση καί ὡς φορέα μιᾶς οἰκογενεισσῆς παράδοσης. Στήν ἱδεώδη περίπτωση τά σπίτια θά ἡσαν πιό βραχύβια ἀπό τούς ἀνθρώπους, ἡ κάθε γενιά θά μποροῦσε μάλιστα

νά χτίσει έξ άρχῆς τίς δικές της πόλεις.

Μετά τήν ἐπικράτηση τοῦ λειτουργικοῦ κριτηρίου καί τῆς συναφοῦς έξάλειψης τοῦ ἱστορικοῦ στοιχείου ή τοῦ παράγοντα «χρόνος», τό ολκοδόμημα φαίνεται χυρίως ώς διαμόρφωση τοῦ χώρου — ή οὐσία του δέν είναι τίποτε άλλο παρά χώρος, ό όποιος συμπυκνώνεται στό οίχοδόμημα καί καθώς πλάθεται ώς δομική μάζα παίρνει λίγο-πολύ καθαρά τή μορφή στερεομετρικών σχημάτων (σφαίρας, κύβου, πυραμίδας). Ἡ συμπύκνωση τοῦ χώρου μέσα στό οἰκοδόμημα δέν σημαίνει ότι τοῦτο έδω δέχεται έντός του καί κατά κάποιον τρόπο άπορροφά τόν έξωτερικό χῶρο. Τό πράγμα έμφανίζεται μάλλον σάν νά άποτελούσε τό οἰκοδόμημα ἕνα κομμάτι χῶρο, τό ὁποῖο μέ τή σκόπιμη χρήση τῶν κατάλληλων ὑλικῶν καί μέσων ἀποκόπηκε ἀπό τόν χῶρο ώς σύνολο, ώστόσο ανάμεσα στόν χῶρο ώς οἰκοδόμημα καί στόν ύπόλοιπο χῶρο, δηλαδή τόν χῶρο τόν κοσμυιό, δέν πρέπει νά δημιουργηθεϊ κάποια άνυπέρβλητη διαχωριστική γραμμή, παρά καταβάλλεται ιδιαίτερη μέριμνα γιά νά διαφυλαχθεί ή ένότητα τοῦ χώρου καί νά παραμείνει άγρυπνη ή συναίσθηση ότι ζεῖς μέσα στόν χῶρο ὡς σύνολο καί ότι πρέπει ν' άναμετριέσαι άδιάκοπα μέ τόν χώρο ώς στοιχειώδη προϋπόθεση τῆς ὑπαρξης. Ἡ μοντέρνα άρχιτεκτονμή θέλει νά περάσει άπό τον χλειστό στόν άνοιχτό, άπό τον περιορισμένο στόν άπεριόριστο χώρο, γι' αὐτό ὁ ἐσωτερικός καί ὁ ἐξωτερικός χώρος πρέπει νά διεισδύσουν ο ένας μέσα στόν άλλο καί, όντας έτσι διαπερατοί, νά γεννήσουν ένα έντελως διαφορετικό βίωμα του χώρου άπό δ,τι οί κλειστές δομικές μάζες. Γιατί έδω έξαλείφεται όχι απλώς ὁ άδρός χωρισμός τοῦ ἔξω ἀπό τό μέσα, ἀλλά συνάμα ἡ ἄρμονική ἀναλογία μέ την έννοια της κλασσυκής άρχιτεκτονυκής κι δικόμα καί ή διαφορά ανάμεσα σε πάνω και κάτω. όπως στή μοντέρνα ζωγραφική ένας

πίνωνας, ἔτσι καί στή μοντέρνα άρχιτεκτονική ἔνα οἰκοδόμημα μπορεῖ νά τοποθετηθεῖ ἀνάποδα ἡ πλάγια χωρίς γι' αὐτό νά μεταβληθεῖ ἡ αἰσθητική ἐντύπωση. 'Ωστόσο σκοπός δέν εἶναι ἡ μονοτονία. 'Αντίθετα, ἡ κατάργηση τῆς ἀξονικότητας καὶ τῆς προοπτικῆς θέλει νά καταστήσει δυνατή τἡ διεἰσδυση τῆς ματιᾶς στήν πολυδιαστατικότητα καὶ στήν ἐσωτερική πολλότητα τοῦ χώρου, ἡ ὁποία δείχνεται τόσο στή συχνή τομή ὁριζόντιων καὶ κάθετων στοιχείων όσο καὶ στήν ποικιλία τῶν προοπτικῶν, ὅπως αὐτή προκύπτει ἀπό τόν παραμερισμό τοῦ ἐνός καὶ μόνου ἐστιακοῦ σημείου. 'Ο πλοῦτος τῶν ἐσωτερικῶν σχέσεων αὐτοῦ τοῦ πολυμεροῦς καὶ ὡστόσο ἐνιαίου χώρου μπορεῖ νά συλληφθεῖ καὶ νά περιγραφεῖ ἀπό μιά καὶ μόνη σκοπιά. Πρέπει νά κινηθεῖ κανείς μέσα στόν χῶρο γιὰ νά συνειδητοποιήσει τή δομή τοῦ χώρου καὶ νά θεωρήσει τή συμπαράθεση τοῦ ἔσω καὶ τοῦ ἔξω σάν νά εἶχε μπροστά του τήν κυβιστική παράσταση ἐνός ἀντικειμένου.

Η έσωτερική ποικιλομορφία τοῦ χώρου δέν έπηρεάζει λοιπόν τόν άνοιχτό καί ένιαῖο του χαρακτήρα. Τό οἰκοδόμημα είναι καί παραμένει ένα κομμάτι χώρου ύποδιαιρεμένο μέ λειτουργικά κριτήρια. Τά μέρη τοῦ χώρου, πού δημιουργοῦνται ἀπό τήν ὑποδιαίρεση τούτην, εἰσρέουν τό ένα μέσα στό άλλο, συνάμα όμως φαίνεται σάν νά χινοῦνται πρός διαφορετικές κατευθύνσεις, άφοῦ οἱ ἐπιφάνειες πού τά περικλείνουν μπορούν νά νοηθούν ώς ἄπειρα ἐκτεταμένες ή ἐκτατές, δηλαδή στή συνάφειά τους μέ τήν άπειρία τοῦ χοσμικοῦ χώρου. Τό οἰκοδόμημα μπορεί λοιπόν να όρισθεί και ώς συνδυασμός ένός αριθμοῦ έπιφανειών (αὐτό πάλι κάνει τήν ἐπίπεδη πλάκα σπουδαιότερο δομικό στοιχεῖο καί έτσι έπιβοηθεϊ τήν τυποποίηση καί τήν παραγωγή σέ σειρά) έπιφανειών, οἱ ὁποῖες προξενοῦν τή διεύρυνση τοῦ οἰκοδομικοῦ χώρου πρός όλες τίς κατευθύνσεις. 'Ακριβώς σέ μιά τέτοια διεύρυνση τοῦ χώρου άποσκοπεῖ ή ἐπίπεδη στέγη, καθώς θέλει νά δείξει ὅτι τό οἰκοδόμημα δέν ἔχει κάποιο πέρας πρός τά πάνω, ήτοι παραμένει άνοιχτό πρός όλες τίς πλευρές, καί δυριβώς γι' αὐτό ἐπιτρέπει τήν έλεύθερη διαμόρφωση τοῦ έσωτερικοῦ του χώρου: ή αίχμηρή στέγη καί ή συναφής άναγκαιότητα τῆς άξονικότητας καί τῆς συμμετρίας έμπόδιζαν ἀκριβώς μιά τέτοια έλεύθερη διαμόρφωση. Τούτην έδῶ σκοπεύουν τώρα να ύπηρετήσουν καί οἱ ὑπόλοιπες προστατευτικές έπιφάνειες, καθώς καί οἱ διαχωριστικές ἐπιφάνειες (δηλαδή οἱ ἐξωτερικοί καί οἱ ἐσωτερικοί τοῖχοι). Ἡ χρήση μεταλλικῶν σκελετῶν μέ τοιχοπληρώσεις έχανε τούς τοίχους ἀνεξάρτητα, καί ἐν μέρει μάλιστα

κινητά δομικά στοιχεία, οἱ τοῖχοι δηλαδή δέν χρειαζόταν πιά νά βαστάζουν μέ τή μάζα τους τό οἰκοδόμημα καί νά καταλαμβάνουν πάγια θέση ἐντός του, παρά ἀντίθετα βαστάζονταν ἀπό τόν σκελετό καί μπορούσαν να δομηθούν κατά τρόπο ώστε μέ τή διαφάνεια καί τήν έλαφρότητά τους νά κάνουν προφανή τήν ένότητα τῶν ἐσωτερικῶν χώρων καθώς καί την άλληλοδιείσδυση έσωτερικοῦ καί έξωτερικοῦ χώρου: δέν ὑπάρχουν γιά νά χωρίζουν τμήματα τοῦ χώρου παρά ἀπλῶς γιά νά παρέχουν τήν ἀναγκαία προστασία ἐνάντια στήν κακοκαιρία, τή ζέστη, τό χρύο καί τόν θόρυβο. Τά δομικά ύλικά τῆς μοντέρνας ἀρχιτεκτονικής, τά όποια είναι καθ' αύτά άμιορφα καί πρέπει νά χυθούν σέ καλούπια, δίνουν σε άντίθεση με τά φυσικά ύλικά τήν έντύπωση ότι έξαϋλώνουν τίς μάζες καί ένισχύουν τήν έπιδιωκόμενη ένότητα τῶν τμημάτων τοῦ ἐσωτερικοῦ χώρου καθώς καί τοῦ ἐσωτερικοῦ χώρου έν γένει μέ τόν έξωτερικό. Τό γυαλί κάνει τή διαφάνεια αὐτονόητη καί, αϊροντας πρακτικά τόν χωρισμό ανάμεσα σέ μέσα καί σέ έξω, έκφράζει συμβολυκά το γεγονός ότι ή θεμελιώδης άστυσή διάκριση άνάμεσα σέ δημόσιο καί σε ίδιωτικό ανήκει ανεπιστρεπτί στό παρελθόν. Τό σίδερο καί ὁ χάλυβας ἐλαφρύνουν ἀπό τήν πλευρά τους σημαντικά τόν οἰκοδομικό δγκο, καθώς μικραίνουν την έπιφάνεια την όποια πρέπει νά καταλάβουν δομικά στοιχεία μέ λειτουργία ύποστήριξης. Έπί πλέον τά νέα δομικά ύλυκά καί οἱ νέες μέθοδοι κατασκευῆς καθιστοῦν δυνατή τή ζεύξη μεγάλων άνοιγμάτων καί τή δημιουργία τεράστιων χώρων δίχως ύποστηρίγματα. "Ομως ή νέα αἴσθηση καί ἀνάγκη τοῦ χώρου πολύ συχνά άπαιτεῖ ἀσυμμετρικές λύσεις, ὅπου ἡ ἀσυμμετρία ἰσοσταθμίζεται μέ τή ρυθμική ένταση καί κίνηση τῶν δομικῶν μαζῶν. Χάρη στή νέα άντίληψη καί διαμόρφωση τοῦ χώρου μπορεί λοιπόν νά είσαχθεϊ χίνηση καί δυναμική στό οἰκοδόμημα (ὅπως καί στό μοντέρνο γλυπτό), ώστε να ύπερβαθεῖ μιά γιά πάντα ἡ ἀκαμψία τῆς ἀξονικῆς χατασκευής: σε κίνηση τίθεται το οἰκοδόμημα στον βαθμό πού χώρος καί οἰκοδόμημα διεισδύουν τό ενα μέσα στό άλλο. Ἡ έλαστικότητα των δομικών ύλων μεταφέρεται τώρα ώς ένταση στό οἰκοδόμημα, τό όποιο φαίνεται ώς πάντοτε προσωρινή συνισταμένη ένός άτελείωτου παιγνιδιού δυνάμεων μέσα στόν χώρο.

Ή νέα πρωτοκαθεδρία τοῦ παράγοντα «χώρος» μποροῦσε στή μοντέρνα άρχιτεκτονική νά γίνει όρατή στόν ἴδιο τόν χώρο. Στή μουσική αὐτό ήταν ἐξ ἴσου ἀδύνατο ὅσο καί στή λογοτεχνία: καί στή μιά καί στήν ἄλλη ἡ χωροποίηση τοῦ κόσμου καί τῆς αἴσθησης τοῦ κόσμου

συντελέσθηκε μέ τήν κατάτμηση τοῦ κάποτε ἰεραρχημένου συνθετικοῦ Όλου σε έσχατα καί ἰσότιμα στοιχεῖα, τά ὁποῖα ἀκολούθως ἀπλώθηκαν σέ μιάν ίδεατή ἐπιφάνεια γιά νά συνδυασθοῦν μεταξύ τους. Τό τελικό στάδιο τῆς χωροποίησης συνεπιφέρει λοιπόν τήν ἐπικράτηση τοῦ μορφολογικοῦ στοιχείου — καί έδῶ ἔχει ἐνδιαφέρον ἡ διαπίστωση δτι ή έξέλιξη στή μουσυκή, ή οποία τελυιά οδήγησε σέ μιά τέτοια έπικράτηση μορφολογικών παραγόντων, ἄρχισε, ὅπως καί στή λογοτεχνία ή στή ζωγραφική, μέ μιάν άπάλυνση ή ρευστοποίηση παραδοστονιών έδραίων μορφών πού άρχικά βέβαια φάνηκε ώς συναισθηματυιός έχτροχιασμός, ώστόσο συνέβαλε σημαντυιά ώστε νά άνακαλυφθεϊ πίσω ἀπό τήν κλειστή ἀστική σύνθεση ένως πλοῦτος σκόρπιων ύλικων και άνεξερεύνητων δυνατοτήτων. Η άποδιάρθρωση της κλασσυτής μορφής στή μουσυτή ἄρχισε όταν ή αίσθηματυιά φορτισμένη χρωματική γραφή κατέκλυσε καί βαθμηδόν συμπαρέσυρε τούς φραγμούς τῆς τονικότητας, όπου ένας κύριος τόνος (ή τονική) καθόριζε τή συγκρότηση καί τή διαδοχή των συγχορδιών. Ή διαδικασία τούτη συντελέσθηκε μέ διαφορετικές μορφές καί άπό διαφορετικούς παρακαμπτήριους δρόμους, όμως ή περάτωσή της συνεπέφερε μιά κατάσταση, ή όποία καθιστούσε δυνατή τή χωροποίηση της μουσικής αίσθησης τοῦ κόσμου. Ἡ ἀπεμπόληση τῆς τονυσῆς είχε ὡς συνέπεια τή διεύρυνση τοῦ ήχου, κι αὐτό πάλι ἔκαμε τό ἀνάλιωμα τῶν ήχων καί τήν άδιώνοπη μετατροπία σπουδαΐα μέσα μουσυκής έκφρασης. Οἱ ήχοι λογίζονταν τώρα κατά πρώτον λόγο ώς χρωματικές άξίες, καί στόν βαθμό πού οἱ κύριοι τόνοι ἀντικαταστάθηκαν ἀπό ἀπλῶς κατευθυντήριους τόνους, οί ήχοι αὐτονομήθηκαν καί μπορούσαν ή άναγκάσθηκαν νά συνυπάρξουν σέ μιά σχέση έντασης, πλούσια σέ ἀποχρώσεις. Ή κλίμωνα κατά τόνους παραμέρισε τά τονικά κέντρα βάρους καί στίς σχέσεις μεταξύ τῶν συγχορδιῶν προβάλλονταν ὅχι πιά οἱ ἀντιθέσεις, παρά μαλλον οἱ συγγένειες. Σέ ἄλλες περιπτώσεις ἡ ἀποκοπή ἀπό τήν τονική ἔγινε μέ τήν ἀντικατάσταση τῆς ἀρμονίας τῶν τριφώνων ἀπό έξάφωνες συγχορδίες, συντιθέμενες ἀπό χαθαρές χαι ἀλλοιωμένες τέταρτες. Έτσι αποδιαρθρώθηκαν λίγο-πολύ οἱ ἱεραρχικές δομές τῆς άστυτης θεωρίας και αισθητυτής τής μουσυτής, δμως μέ τίς τάσεις Ισοπέδωσης τῶν ἱεραρχιῶν συμβάδισαν καί οἱ ἀπαρχές τῆς κατάτμησης τοῦ συνθετικοῦ "Όλου, ὅπως ἔδειξαν πρῶτα-πρῶτα οἱ άλλαγές στή μελωδία. Στή θέση της ατέλειωτης μελωδίας, στό πλαίσιο της οποίας ή χρωματική γραφή ἀπώθησε γιά πρώτη φορά τήν τονική,

πονίας, ταυτοχρονα ή πογοίπετρική και ή πογοδηθητική μαδαλικηνισαν μεδιμεφαρίες που δεν αχυίπατιζονταν τη βασυ νοίπους μίζητικής φόπεδιμεφαρίας, τουτοχρονα ή πογοίπετρική και ή πογοδηθητική μεγανπυμαν Αδήλοδα κγειστές και σύντοινες πεγαδίες, που σε πεδικές

τόν παραδοσιακό ρυθμό.

Η ισοπέδωση και ή κατάτμηση, ή ρευστοποίηση και ή έλεύθερη άνασυγκρότηση τοῦ όργανικοῦ καί ἱεραρχικοῦ "Ολου είχαν ἐπί πλέον ώς άποτέλεσμα ότι μουσικά στοιχεία, τά όποια προηγουμένως θεωροϋνταν ἀσυμβίβαστα μεταξύ τους ή μπορούσαν νά συνδεθούν μονάχα ώς μέλη μιᾶς ἀντίθεσης, τώρα ἐπιτρέπεται νά συμπλησιάσουν καί νά λειτουργήσουν ἀπό κοινοῦ μέσα στήν ίδια μουσυκή ένότητα. ή παραίτηση ἀπό ἔνα τονικό κέντρο ἔκανε δυνατή τή σύζευξη τόνων μέ πολύ μικρό βαθμό συγγένειας, ένῶ οἱ διαφωνίες, πού προέκυπταν ἔτσι, μουσικά άντιμετωπίζονταν όπως καί οί συμφωνίες. Η νίκη τής χρωματικής γραφής πάνω στήν τονική διεύρυνε ταυτόχρονα τόν τομέα τής τονικότητας, γιατί οἱ πέντε τόνοι τῆς χρωματικῆς κλίμακας ἔγιναν Ισότιμοι μέ τούς έπτα διατονικούς. 'Η διτονικότητα καί ή πολυτονικότητα δέν άπεῖγαν πλέον πολύ, καί πρέπει πράγματι νά θεωρηθοῦν ώς έξελμετικές βαθμίδες πρός την άτονικότητα, μολονότι διατηρούσαν τίς παλιές μείζονες καί έλάσσονες. "Ομως ή άτονικότητα προϋπέθετε καί κάτι άλλο, δηλαδή τήν άπόλυτη έπικράτηση του μορφολογικού στοιχείου μέσα στή σύνθεση, και μάλιστα μέ τή συνείδηση τῆς ἀναγιαιότητας να μεθοδευθεί ή έργασία τῆς σύνθεσης μέ τή βοήθεια τῶν κανόνων μιᾶς όρισμένης συνδυαστυτής καί χωρίς νά λαμβάνονται ὑπ' όψιν άλλοι παράγοντες. Έμφορούμενοι άπό αύτην άκριβώς τή συνείδηση, οί δημιουργοί της άτονυκης μουσυκής άντιτάχθηκαν στή μίμηση της φύσης ή στή μίμηση έντυπώσεων και αίσθημάτων. Όπως οί αφηρημένοι ζωγράφοι χρειάσθηκε νά στραφούν έναντίον των ίμπρεσσιονιστών, μολονότι καί οἱ ἴδιοι προῆλθαν ἀπό τήν ἐξέλιξη πού ἄρχισε μέ τούς Ιμπρεσσιονιστές, έτσι καί τώρα έπρεπε νά άπορριφθεί ὁ συναισθηματισμός καί ή θεωρία της μίμησης, προκειμένου νά θεμελιωθεί ή μοντέρνα μουσική σέ βάση καθαρά χωροποιημένη καί συνδυαστική. Τόν δρόμο τόν ἔδειχνε ή άναλυτική τοποθέτηση, δηλαδή ή ἐπιθυμία έπανανακάλυψης τῶν θεμελιωδῶν μουσικῶν στοιχείων στήν καθαρότητά τους καί πέραν τῶν αἰσθημάτων καί τῶν διαθέσεων. Γιά νά γίνει όμως αύτό έπρεπε να άποκολληθούν τα στοιχεία τούτα άπό τίς προγενέστερες συμμετρικές διατάξεις τους. Ἡ καινούργια προτεραιότητα

τοῦ στοιχειώδους καί τοῦ ἔσχατου ἐκφράσθηκε διαυγέστερα στήν ἀντίληψη ὅτι κάθε μουσική ἐνότητα — ἔνας ήχος, ἔνας τόνος, μιά συγχορδία— ὀφείλει νά κριθεῖ αἰσθητικά καθ' αὐτήν καί ὅχι μέ κριτήριο τή σχέση της πρός ἔνα ἀρμονικό "Όλο κάθε τέτοια ἐνότητα ἀποτελεῖ λοιπόν αὐτοτελή συμπύκνωση τοῦ μουσικοῦ στοιχείου καί δέν χρειάζεται νά ἐνταχθεῖ σέ μιά μελωδική καί χρονική συνάφεια γιά νά δηλώσει τόν μουσικό της χαρακτήρα. Ταυτόχρονα ἔγινε ἀντιληπτό ὅτι ἡ ἀπελευθέρωση τῶν ἐπί μέρους στοιχείων ἀπό τούς προγενέστερους δεσμούς τους σήμαινε ἀλλαγή τῆς ὑφῆς καί τῶν σκοπῶν τῆς ἑργασίας τοῦ συνθέτη. 'Η σύνθεση νοοῦνταν ὅλο καί περισσότερο ὡς παιγνίδι μέ θέματα, ἤχους, ρυθμούς καί μορφές, ἡ μορφολογική καί δομική ἔποψη γινόταν ὅλο καί ἐπικρατέστερη καί ἡ συγκέντρωση τῆς προσοχῆς στή μορφή χρησίμευε ἀπό τήν πλευρά της ὡς μέσο ὁριστικῆς ἀποκοπῆς ἀπό ὅ,τι λογιζόταν ὡς συναισθηματισμός ἡ ἀναξιόπιστος ὑποκειμενισμός.

Η μετατόπιση τοῦ μουσικοῦ κέντρου βάρους ἀπό τό ἀρμονικόήχητικό στοιχείο στό μορφολογικό-δομικό συνεπαγόταν λοιπόν τόν ύποβιβασμό έκείνου πού ζσαμε τότε λογιζότον ώς πνευματικό περιεχόμενο τῆς μουσυτῆς καί τήν ἀντίστοιχη ἀνατίμηση τοῦ τεχνικοῦκατασκευαστικού παράγοντα. Κανείς δέν άρνιόταν βέβαια ότι ή μουσυκή είναι δημιουργία και έκφραση τοῦ πνεύματος, όμως τό πνεῦμα αὐτό δέν ήταν πιά τό έν μέρει άνθρωπιστικό κι έν μέρει ρομαντικό άστικό πνεύμα, παρά τό πνεύμα τό άναλυτικό-συνδυαστικό, τό όποῖο άναζητοῦσε κι ἔβρισκε τήν ταυτότητά του στήν περιχαράκωσή του ένάντια στήν άστική άσάφεια καί σύγχυση. Ο άνώτερος σκοπός τῆς μορφής δέν έντοπιζόταν πιά στήν όμορφιά, παρά μορφή σήμαινε πρό παντός ἐπακριβή ὀργάνωση πρός διατύπωση ἐπακριβῶν σκέψεων. Καί στό ζήτημα τῆς τονικότητας καθοριστικά δέν ἦσαν τά αἰσθητικά κριτήρια μέ τήν παλιά ἔννοια τοῦ ὅρου, παρά τό πλεονέκτημα τῆς ἀτονωής μουσυής φαινόταν νά έγκειται στή δυνατότητά της νά έπιτυγχάνει περισσότερη μορφυκή ενότητα καί συνοχή. Ἡ ἀστική σύνθεση καί ὁ άστικός αἰσθητικός καινόνας δέν καταστράφηκαν ώστόσο μέ μόνη τή βοήθεια τῶν ὀργάνων τοῦ μορφοκρατικοῦ καί κονστρουκτιβιστικοῦ πνεύματος. Όπως καί σέ άλλους τομείς τοῦ λογοτεχνικοῦ-καλλιτεχνικού μοντερνισμού συνήργησαν μέ άντιαστική πρόθεση τό πνεύμα τοῦ μύθου καί τό πνεῦμα τῆς τεχνυσῆς, ἔτσι καί στόν τομέα τῆς μουσυσής, αν τόν δούμε στό σύνολό του, έτερογενή ρεύματα καί δημιουργήματα συνομολόγησαν μιάν άντιαστική συμμαχία. ή κονστρουχτιβιστική τοποθέτηση τῆς δωδειαφθογγικῆς μουσικῆς ἐπιβλήθηκε -- όχι τυχαΐα-- τήν ίδια ἐποχή πού ἄρχισε νά ἀνακαλύπτεται καί νά έξυμνεϊται τό διονυσιακό στοιχεῖο στή μουσική τῆς τζάζ. Ἐκτός άπό την ίδιαίτερη ἐπίδρασή της πάνω σέ ὁρισμένους μοντέρνους συνθέτες, η μουσυκή της τζάζ συνέβαλε πράγματι σημαντικά στήν υπέρβαση της παλιάς συμμετρικής αἴσθησης τοῦ ρυθμοῦ ἀπό μιά πολύ περιπλοκότερη, διστρώματη ή πολυστρώματη, μέ άλλα λόγια πολυρυθμυκή. "Όμως έδῶ τό αἴσθημα τοῦ ρυθμοῦ συνδέεται μέ τήν ἀσέβεια ἀπέναντι στή μελωδική γραμμή, τό ἀποσπασματικό καί ἐπαναλαμβανόμενο μπαίνει ώς συνεχῶς διακοπτόμενος ρυθμός στή θέση τῆς ἀδιάκοπης μελωδυεής ροής. Ή σύνθεση είναι άνοιχτή, μπορεί νά συνεχίζεται ἐπ' ἄπειρον ή νά σταματᾶ ἀπότομα, δέν ὑπάρχουν μέρη ἐντασσόμενα σ' ένα καλῶς συγκερασμένο Όλο, παρά μόνο κομμάτια συνδεόμενα μεταξύ τους αύθαίρεται παρεκβάσεις, αύτοσχεδιασμοί καί άπροσδόκητες χορυφώσεις είναι έξ ίσου χαρακτηριστικά καί ούσιώδη στοιχεῖα όσο καί οἱ ρυθμικές ἐνότητες. Ἡ συνθετική-ἰεραρχική τοποθέτηση ύποχωρεί μπροστά στή χαρά τοῦ συνεχοῦς παιγνιδιοῦ μέ άδέσμευτα καί Ισότιμα στοιχεία.

Παρά την άναγνώριση της αυτοτέλειας της δωδεκάφθογγης χρωματικής κλίμωκας, η όποία δέν θεωρούνταν πιά ώς άπλός χρωματισμός της μείζονος καί της ελάσσονος, άρχικά καί οι δώδεκα φθόγγοι τούτης τῆς κλίμακας παρέμειναν ἐξαρτημένοι ἀπό ἔναν καί μόνο. Τό τελευταίο βήμα πρός τήν κατάργηση τῶν παραδοσιακῶν ἱεραρχιῶν καί τή χωροποίηση τής γενυής μουσυής άντίληψης πραγματοποιήθηκε δταν έγινε δεκτή ή απόλυτη ίσοτιμία καί τῶν δώδεκα φθόγγων, ἐνῶ ἀπορρίφθηκε ή μεταξύ τους ἀρμονυκή σχέση. Βάση τοῦ μουσικοῦ κομματιοῦ ἦταν στό ἐξῆς ὄχι ἔνας ἄρμονικός κύριος τόνος καί ἡ ἀντίστοιχη τονυκή, παρά μιά δωδεκάφθογγη σειρά ώς ἀκολουθία χωριστῶν τόνων, οί όποῖοι περιστρέφονται μηχανικά καί παραμένουν χωρισμένοι προκειμένου νά έπιτυγχάνεται άπόλυτη καθαρότητα τῶν ήχων. Ἡ κανονυτή χρήση μιᾶς σειρᾶς δώδενα φθόγγων έχει ώς άποτέλεσμα ότι ό χάθε φθόγγος προβάλλεται έξ Ισου δσο χαί οἱ άλλοι, ἔτσι ώστε χανείς τους δέν μπορεί να διεκδικήσει προνομιούχα θέση, ή έπαναληψη ένός φθόγγου μέσα στή σειρά πού παρέχει τό θέμα ἀποφεύγεται (ἐκτός ἀπό τήν περίπτωση όπου ὁ φθόγγος ἐπαναλαμβάνεται άμεσα ή ἐμφανίζεται σε όποιαδήποτε όκτάβα τοῦ ήχητικοῦ φάσματος), όπότε ὁ έπα-

ναλαμβανόμενος φθόγγος δέν μπορεί νά θεωρηθεί ώς κύριος τόνος, ένῶ ή χρήση καί τῶν δώδεκα φθόγγων ἐντός τῆς σειρᾶς χρησιμεύει ἀκριβώς για να αναβάλλεται όσο το δυνατόν ή έπανάληψη του καθενός τους. Ἡ ἰσοπέδωση τῶν τόνων σημαίνει όμως παράλληλα ἀναγνώριση τής αὐτοτέλειάς τους, ἀφοῦ τώρα μποροῦν ὅλοι νά ὑπάρχουν ἀπολύτως ὁ ἔνας δίπλα στόν ἄλλον, ἐνῶ δέν μποροῦν νά ἑρμηνεύονται έναλλάξι όπως δρθά παρατηρήθηκε, έδω στήν πραγματικότητα δέν πρόχειται για απονικότητα, παρά για παντονικότητα, δηλαδή για τήν παράλληλη καί ἰσότιμη χρήση όλων των τόνων. Η ἀναλυτική τοποθέτηση γίνεται καταφανής στό ότι τά μουσικά στοιχεία άρχικά χωρίζονται καί ἀκολούθως συνδυάζονται μεταξύ τους, ὁπότε ἡ εύρεση τῶν δυνατών συνδυασμών γίνεται κατά μέγα μέρος ύπόθεση τοῦ λογισμοῦ τῶν πιθανοτήτων. Τά μουσυά κομμάτια συνίστανται ἀπό τίς αύστηρές ἐπαναλήψεις και ἀνατροπές τῶν θεμάτων, τά ὁποῖα σχηματίζονται στή βασυκή σειρά, ή βασυκή σειρά καί ή άνατροπή ή ή καρκινυκή μορφή καί ή καρκινική μορφή τῆς ἀνατροπῆς είναι έξ ἴσου Ισότιμες μεταξύ τους όσο καί οι φθόγγοι. "Ομως ή θεμελιώδης πρόθεση, δηλαδή τό νά άπλωθοῦν όλα τά μουσικά στοιχεῖα μεμονωμένα πάνω σέ μία μόνον έπιφάνεια καί νά χρησιμοποιηθοῦν Ισότιμα, δέν καταφαίνεται μονάχα στόν παραγκωνισμό της ανάπτυξης καί τῆς ἐπεξεργασίας τοῦ θέματος άπό τή δημιουργία σειρών καί τήν ἐπανάληψη ή στήν παραλληλότητα άντιτιθέμενων θεμάτων, άλλά έπίσης καί στην έλεύθερη χρήση τῆς διαφωνίας (κάποτε μέ πλήρη παραμερισμό της συμφωνίας) καθώς καί στήν κατάλυση τοῦ παλαιοῦ δεσμοῦ ἀνάμεσα σέ μελωδία καί ήχο καί στήν έπικράτηση τῶν ἡχητικῶν παραγόντων ἀπέναντι στούς μελωδιχούς. 'Ακριβώς ή αὐτονόμηση τῶν ἐπί μέρους μουσικῶν στοιχείων καί ή Ισοπέδωση τῶν ἱεραρχιῶν, μέσα στίς ὁποῖες στέριωναν τά στοιχεῖα τοῦτα πρίν ἀπό τήν αὐτονόμησή τους, ἐνοποιεῖ τόν χῶρο κατά τρόπο ώστε μέσα του δέν υπάρχει ἀπόλυτο κάτω και πάνω, δεξιά και άριστερά, μπρός καί πίσω. Υπάρχουν μόνο σχέσεις άνάμεσα σέ ήχους καί τόνους, σχέσεις πού τοποθετούνται στόν χώρο καί μπορούν νά νοηθούν μέ τίς κατηγορίες τοῦ χώρου. Οἱ κατηγορίες τοῦ χώρου προσδιορίζουν έπίσης τήν όλη δομή της σύνθεσης, στήν όποια ή βασυκή σειρά, ή άνατροπή, ή καρκινική μορφή και ή καρκινική μορφή τής άνατροπής έκδιπλώνονται σχηματικά πάνω σέ μιάν ἐπίπεδη ἐπιφάνεια.

Ή κινηματογραφική τέχνη δέν είχε πίσω της κάποια παράδοση κι έτσι δέν βρέθηκε ὑποχρεωμένη νά ὁρίσει τόν ἐαυτό της σέ ἀντίθεση μέ μιά τέτοια (οἱ εὕλογες καί συνήθεις στήν ἐποχή τους συγκρίσεις μέ τό θέατρο είχαν κατά κανόνα ώς στόχο τους νά έντοπίσουν τά ριζικώς καινούργια χαροκτηριστικά του κινηματογράφου), άλλά ούτε καί να πασχίσει να διαλύσει μιάν ήδη ύφιστάμενη καλλιτεχνική σύνθεση στόν τομέα αὐτόν, ἀναζητώντας ἔσχατα στοιχεῖα ὡς ὑλυκή ἀφετηρία μιᾶς μεθοδικής συνδυαστικής έργασίας. Γεννήθηκε καί άναπτύχθηκε έντελῶς αὐτονόητα μέσα στήν ήδη συντελούμενη κατάρρευση της άστυσης σύνθεσης, καί μάλιστα έκείνων της τῶν ἐπόψεων, οἱ ὁποίες άφορούσαν άμεσα τήν αίσθηση τοῦ κόσμου. Τοῦτο σημαίνει: ή κοσμοεικόνα της κινηματογραφικής τέχνης, όπως σχηματίσθηκε μέ βάση τίς τεχνικές δυνατότητες τῶν ἐκφραστικῶν της μέσων, ἐδραζόταν σέ μιά στάση ἀπέναντι στόν χῶρο, στόν χρόνο καί στήν αἰτιότητα πολύ διαφορετική ἀπό ἐκείνη πού χαρακτήριζε τήν ἀστική αἴσθηση τοῦ κόσμου. 'Ο χώρος καί ὁ χρόνος δέν άποτελοῦν έδῶ συνεκτικές ένότητες ή όμοιόμορφα συνεχή, έντός τῶν ὁποίων τά πράγματα διατάσσονται ή διαδραματίζονται όπως όρίζει ή αιτιότητα άντίθετα, κατατεμαχίζονται σέ μυκρότερα ή μεγαλύτερα κομμάτια, πού κι αὐτά συμπαρατίθενται χωρίς νά γίνονται (άναγκαστικά) σεβαστές οἱ αὐστηρές άρχες της αιτιότητας. Ή κατάτμηση τοῦ χώρου και τοῦ χρόνου σέ ένότητες διαφορετικού μεγέθους συμβαδίζει λοιπόν μέ τήν κατάργηση ή τή σχετικοποίηση της αιτιότητας, όπότε ή συνέχεια συνίσταται σέ μιά διαδοχή πού λίγο-πολύ παραμένει άνοιχτή και άντίστοιχα γεννά άπειρες δυνατότητες. Μετά τήν κατάργηση της αιτιότητας, όπως αύτή δρούσε μέσα στόν χώρο καί στόν χρόνο, συνοχή καί ενότητα στήν άπλή διαδοχή δίνει ή δραστηριότητα μιᾶς νόησης, ή όποία οργανώνει τό διαθέσιμο ύλικό (τά κομμάτια τῆς πραγματικότητας, ήτοι τίς εἰχόνες), σύμφωνα μέ τόν (θεωρούμενο ώς) τρόπο λειτουργίας ή τίς υανότητες τοῦ ἀνθρώπινου πνεύματος, ἐπικαλούμενη τή συνειρμική δύναμη, τήν προσοχή, τή φαντασία ή τή μνήμη τοῦ θεατή. Καθώς ή χινηματογραφική ταινία μπορεί να ύπερπηδήσει τή χωροχρονική καί αἰτιώδη τάξη τῆς καθημερινῆς ἐμπειρίας καί νά μετατρέψει τήν εἰκόνα της πραγματικότητας σέ έργο της έλεύθερης συνδυαστικής νόησης, από την ύφη της προσεγγίζει όσο κανένα άλλο καλλιτέχνημα τό όνειρο. 'Ασφαλῶς, ἡ μοντέρνα λυρυκή ποίηση ἐργάζεται ὅχι λιγότερο ἀπό τήν χινηματογραφική τέχνη μέ συνειρμικές συνδέσεις χτλ., διιως στήν ταινία συνείρονται οἱ ἴδιες οἱ εἰκόνες (καί ὅχι λέξεις πού ἐκπροσωποῦν εἰκόνες) ἄμεσα καί ὡς τέτοιες στή μοντέρνα ζωγραφική, καί μάλιστα

τή σουρρεαλιστική, ἐμιρανίζονται ἐπίσης πολύ συχνά ὀνειρικές εἰκόνες, τοῦτες ὅμως μποροῦν νά δείξουν μονάχα ἀκίνητα, οἰονεί παγωμένα ὅνειρα, ἐνῶ μέσα στήν ταινία μποροῦν νά ἀναπαροχθοῦν ἡ διηνεκής ἐκείνη κίνηση καί ἡ ρευστή ἐκείνη μετάβαση ἀπό εἰκόνα σέ εἰκόνα, οἱ ὁποῖες ἀποτελοῦν οὐσιῶδες γνώρισμα τοῦ ὀνείρου. Γιά τοῦτον τόν λόγο ἡ κινηματογραφική ταινία ὅχι μόνο μπορεῖ νά ἔχει ἡ ἴδια δομή ὀνείρου, ἀλλά καί εἰναι ὡς μόνη τέχνη σέ θέση νά (ἀνα)συγκροτεῖ ὄνειρα ὡς ὄνειρα. Ἡ ταινία καί τό ὅνειρο ἐπιδέχονται ἐξ ἴσου ἄπειρες μεταμορφώσεις, παραλλαγές καί συνδυασμούς, καί μολονότι ἡ ταινία γιά εὐνόητους λόγους μονάχα σέ περιορισμένη ἔκταση ἥ σχετικά σπάνια μόνο δομεῖται ὡς καθαρό ὄνειρο ἡ ἐργάζεται ἀποκλειστικά μέ ἐλεύθερους συνειρμούς, ὡστόσο παραμένει γι' αὐτήν ὡς καλλιτεχνικό εἴδος οὐσιώδης ἡ δυνατότητα νά παρουσιάζει συναρτήσεις πραγμάτων, χώρων καί χρόνων, οἱ ὁποῖες δέν ἐμφανίζονται στήν καθημερινή ἐμπειρία.

Θά μπορούσαμε λοιπόν νά συνοψίσουμε τό διπλό ούσιαστικό γνώρισμα τής κινηματογραφικής τέχνης λέγοντας ότι τήν πραγματικότητα τή μετατρέπει σέ κάτι μή πραγματικό, συνάμα όμως δίνει σ' αὐτό τό μή πραγματικό οὐσία καί πραγματικότητα. Ἡ προβολή τῶν πραγμάτων πάνω σε μιάν άβαθή όθόνη φαίνεται νά διατηρεί τή διάσταση τοῦ βάθους τους, καί όμως ἔτσι χάνουν τουλάχιστον ἐν μέρει τήν ύλικότητά τους, γίνονται πιό εὐκίνητα καί ρευστά, σάν νά γλιστροῦσαν πάνω στήν επιφάνεια τῆς ὀθόνης. Οἱ εἰκόνες κατέχουν πραγματικότητα δική τους, ἀποτελοῦν ὄντα ἀνάμεσα σε ἄλλα ὄντα καί στοιχεῖα ένος αύτοτελοῦς κόσμου. "Όταν έχουν καλλιτεχνυιές ἀξιώσεις καί είναι έπιτυχημένες, σκοπεύουν νά ἀποδώσουν δ,τι δέν συλλαμβάνεται μέ τό γυμνό μάτι καί μέ τίς τετριμμένες όπτικές έξεις. Γιατί περιέχουν πρωταρχικά δχι «τήν» πραγματικότητα, παρά μᾶλλον μιάν ίδεατή της θεώρηση — καί ἀυφιβῶς αὐτή ἡ ίδεατή τους ἔποψη τούς παρέχει καί τήν πειστική τους δύναμη. Μέ τίς εἰκόνες τά πράγματα κατά κάποιον τρόπο χοσκινίζονται, άντιμετωπίζονται έπιλεχτικά χαί συνάμα χλείνονται σέ δρισμένα δρια (ήτοι σέ δρισμένο πλαίσιο), μολονότι σέ μερικές περιπτώσεις ὑποβάλλεται ἡ ἐντύπωση ὅτι ἡ εἰκόνα συνεχίζεται πέρα άπό τά δσα δείχνονται στήν όθόνη. "Ετσι, ή πραγματικότητα δέν άποδίδεται (έν μέρει) μέ τίς εὐκόνες, παρά συνοψίζεται ώς πρός τίς ένδιαφέρουσες ή ούσιώδεις ἐπόψεις της καί παριστάνεται σ' αὐτήν της τή συμπύκνωση, τά ἐπιλεγμένα πράγματα μεταβάλλονται ἀπό στοι-

χεΐα τοῦ κόσμου σέ στοιχεῖα μιᾶς ἀπόφανσης γιά τόν κόσμο. Μέσω της συμπερίληψης του σέ μιάν εὐκόνα τό άντικείμενο έντάσσεται σέ δρισμένο περιβάλλον ή χωροχρονικό συνεχές, έτσι έρχεται σέ καινούργιες σχέσεις με άλλα άντικείμενα καί γίνεται μέρος μιάς νεόκοπης πραγματικότητας ή, ἀκριβέστερα, ἀποδευκτικό στοιχεῖο μιᾶς ὑποκειμενικής θεώρησης τής (έκάστοτε ένδιαφέρουσας) πραγματικότητας. "Ηδη ή σύνθεση τῆς εὐκόνας ἐκφράζει λοιπόν όρισμένη θεώρηση είτε μέ τή διάταξη τοῦ περιεχομένου (συνομάδωση ή κατανομή άνθρώπων ή άντικειμένων) είτε με άλλα μέσα (κατανομή φωτός καί σκιᾶς, άδρά ή θαμπά περιγράμματα, στάση ή χίνηση). Πρόκειται πάντοτε γιά μιάν δρισμένη όπτυσή ή προοπτυσή — καί τό ριζυκά νέο κι άνεξάντλητο δυναμικό της κινηματογραφικής τέχνης συνίσταται ἀκριβώς στό ὅτι μπορεί να μεταβάλλει συνεχώς καί κατά βούληση τήν όπτική καί τήν προοπτική, ἐνῶ συνάμα ἡ κινητικότητα τῆς ὀπτικῆς γκυνίας αὐξάνει άπεριόριστα τίς δυνατότητες συνδυασμοῦ τῶν ἀντικειμένων, ἀδιάφορο αν οί συνδυασμοί δείχνονται πράγματι ή έπαφίενται στή συνειρμυκή υανότητα καί στή φαντασία τοῦ θεατή. Η ποικιλία τῶν προοπτικῶν περιλαμβάνει όχι μόνο μετατοπίσεις τοῦ κέντρου τῆς εἰκόνας, ἀνάλογα μέ τίς άνάγκες τῆς ἀφήγησης, οὕτε ἀπλῶς διαφορετικές ἀπόψεις καί έπόψεις τοῦ ίδιου ἀντικειμένου, ἀνάλογα μέ τή σημασία πού τοῦ ἀποδίδεται έκάστοτε, άλλά ἐπίσης τήν παράλληλη ἐκδίπλωση καί τήν ταυτόχρονη διασταύρωση πολλών ύποκειμενικών θεωρήσεων άναφερομένων τόσο σέ άντικείμενα όσο καί σέ πρόσωπα. Ἡ άναζήτηση τούτης της ποικιλίας τῶν προοπτικῶν, καθώς καί ὄσων ἀντικειμένων μπορούν ν' άναδυθούν μέσα στήν έκάστοτε προοπτυκή, γεννά τήν πολυδιάστατη κίνηση, άπό την όποία ζεῖ ή ταινία.

Από τεχνική ἄποψη, ή ποιαλία και ή συγχρονία τῶν προοπτικῶν προκύπτει ἀπό τήν κίνηση τῆς κάμερας πρός διαφορετικές κατευθύνσεις, μέ διαφορετική ταχύτητα και σέ διαφορετική ἀπόσταση ἀπό τό ἀντικείμενο. "Αν θέλουμε νά ἀκριβολογήσουμε, ἡ ἰστορία τῆς κινηματογραφικῆς τέχνης ὡς τέχνης μέ χαρακτηριστική αἴσθηση τοῦ κόσμου και μέ δική της αἰσθητική ἀρχίζει μέ τή χρήση τῆς κινητῆς κάμερας. 'Η ἀκίνητη κάμερα, πού χρησιμοποιοῦνταν ἀρχικά, μποροῦσε ἀπλῶς νά ἀποδίδει τά συμβάντα σέ ὁρισμένο χῶρο και χρόνο, χωρίς νά μπορεῖ νὰ ἀλλάξει τήν προοπτική, μέσα στήν ὁποία ἔπρεπε νὰ ἰδωθοῦν τά συμβάντα αὐτά. 'Η κίνηση ἀνῆκε βέβαια ήδη ἀπό τότε στήν οὐσιαστική ὑρή τῆς ταινίας, ἐφ' ὅσον ἔτσι κι ἀλλιῶς μονάγα μέσα στήν

ταινία μπορούσε νά δειχθεϊ ή κίνηση ώς τέτοια καί στήν πορεία της κι δχι άπλῶς κατά τήν ἀποκρυστάλλωσή της σέ ὁρισμένη στιγμή, δμως ή στατικότητα τοῦ πλαισίου καί τῆς προοπτικῆς δέν ἐπέτρεπε νά ξεπεραστούν τά όρια της άπλης ρεαλιστυκής παρουσίασης. Καί μετά τήν εἰσαγωγή τῆς κινητῆς κάμερας, ἡ κίνηση τοῦ ἀντικειμένου δέν ἔπαψε ν' ἀποτελεῖ οὐσιώδη παράγοντα τῆς οἰκονομίας τῆς ταινίας: συνέχισε νά παραμένει ή μία ἀπό τίς δύο μεγάλες πηγές, ἀπό τίς δποῖες ἀπέρρεε χίνηση, χαί μόνον ἡ ἐπιτυχής διασταύρωση τῆς χίνησης τοῦ ἀντικειμένου μέ τήν κίνηση τῆς κάμερας μποροῦσε καιτά καινόνα νά πραγματώσει τό ἐπιθυμητό ἀποτέλεσμα. 'Ωστόσο ἡ τελευταία γιά διάφορους λόγους άπέκτησε μεγαλύτερη σημασία. Πρώτον, ή κάμερα όχι μόνο μπορεϊ νά μετατοπισθεϊ, άλλά καί νά περιστραφεϊ όριζόντια ή κάθετα κι ἐπί πλέον νά παραλλάξει τήν ἐστιακή ἀπόσταση προκειμένου να καλύψει μεγαλύτερους ή μυφρότερους χώρους άντίθετα, ή κίνηση τοῦ ἀντικειμένου ἔχει προφανή φυσικά δρια καί ἐπί πλέον, ὅταν κατευθύνεται πάνω ή κάτω, δεξιά ή άριστερά, προσκρούει στά όρια της όθονης — μονάχα η κίνηση ἀπό η πρός την κάμερα είναι κατ' άρχήν ἀπεριόριστη καί γεννα τήν ψευδαίσθηση τοῦ βάθους πάνω σέ μιάν άβαθή ἐπιφάνεια. Δεύτερον, ἡ κίνηση τῆς κάμερας παραμένει άνεξάρτητη άπό τήν χίνηση τοῦ άντιχειμένου τουλάχιστον στήν περίπτωση δπου ή κάμερα κινεϊται, ένῶ τό ἀντικείμενο ἀκινητεῖ. Ἡ σύνθεση τής είκονας καθορίζεται τότε ἀποκλειστικά ἀπό τήν κίνηση τῆς κάμερας, ή όποια ἀναλαμβάνει τό ἔργο νά διερευνήσει τό ἀντυαίμενο, νά φέρει σέ φῶς τά prima vista ἀφανῆ ἀλλά οὐσιώδη του γνωρίσματα ή νά τό θεωρήσει συνολικά άπό νέα όπτική γωνία ή σέ καινούργια συνάφεια. Οἱ συνολικές καί οἱ ἐκ τοῦ σύνεγγυς λήψεις ἐναλλάσσονται, και οι πρώτες δείχνουν τή συνθετική δύναμη της κάμερας, ένω οι δεύτερες τήν άναλυτική, καθώς παρουσιάζουν τήν ένταση καί τή δυναμική πού ένοικεῖ ἀκόμα καί σ' ό,τι ἀπό μακριά φαίνεται στατικό ή ἀνέκφραστο, καί καθώς με τήν άνάλυση τοῦ άντικειμένου σε ἐπί μέρους τμήματα φέρνουν πρός τά έξω μιά διάσταση βάθους, ή όποία σέ μυφοσκοπικό ἐπίπεδο ἐπιτρέπει μακροσκοπικά συμπεράσματα. Τρίτον, ή κίνηση της κάμερας μπορεί νά σχετικοποιήσει τήν κίνηση τοῦ ἀντικειμένου, βαίνοντας παράλληλα πρός αὐτήν ή ἀντιστρέφοντας φαινομενικά μέ τή μεγαλύτερη ταχύτητά της τήν κατεύθυνση τῆς χίνησης τοῦ ἀντικειμένου. Ἡ ίδια σχετικοποίηση μπορεῖ νά ἐπιτευχθεῖ μέ τόν ἐπηρεασμό τῆς ταχύτητας τῆς ταινίας κατά τή λήψη (γρήγορη

καί ἀργή λήψη μέ ἀντίστοιχη ἐπιτάχυνση ἡ ἐπιβράδυνση τοῦ χρόνου). Τό σημαντικό σ' όλες αὐτές τίς περιπτώσεις είναι ότι ή ποικιλία τῶν προοπτικών, η όποία προέρχεται άπό την ποικιλία της κίνησης, θέτει σέ νέα βάση τή σχέση τοῦ θεατή πρός τά έξεικονιζόμενα. Ἡ θεατρική δράση έκτυλισσόταν μέσα στόν ίδιο χώρο καί βλεπόταν άπό τόν θεατή πάντοτε ἀπό τήν ίδια ἀπόσταση κι ἀπό τήν ίδια ὀπτική γωνία: ἄλλωστε ή άπόσταση μι ή σταθερή θέση θεωρούνταν άπαραίτητες γιά νά γίνουν τά παρουσιαζόμενα άντιληπτά ώς αὐτάρκης καί άξιοσέβαστη. ολότητα. Έντελως διαφορετικά είναι τά πράγματα στήν κινηματογραφική ταινία: ὁ χῶρος τῆς δράσης, ἡ ἀπόσταση, ἀπό τήν ὁποία παρακολουθεϊται ή δράση, καί ή τοποθέτηση τοῦ θεατή άλλάζουν διαρκῶς, μολονότι ή θέση του ἀπέναντι στήν ὀθόνη μεταβάλλεται ἐξ ἴσου λίγο δσο καί άπέναντι στή σκηνή. Ο θεατής μπορεί νά παροκολουθήσει τά συμβάντα έκ τῶν ἔξω, άλλά καί έκ τῶν ἔσω ή σέ μεταβαλλόμενη προοπτική — κι έχει καί την πρόσθετη δυνατότητα νά ταυτισθεί με το βλέμμα της κάμερας, ένώ συνάμα βρίσκεται σε κριτική άπόσταση άπ' αύτό: έτσι γίνεται παρατηρητής ένός άντικειμένου καί συνάμα παρατηρητής μιᾶς ὁρισμένης παρατήρησης αὐτοῦ τοῦ ἀντικειμένου.

"Οπως όφείλουμε νά έπαναλάβουμε λοιπόν, ή κινηματογραφική ταινία ζεϊ ἀπό την κίνηση, ἐφ᾽ δσον μάλιστα πολλά καί χαρακτηριστικά είδη κίνησης μπορούν νά άποδοθούν μονάχα μέ τά δυώ της έκφραστυώ μέσα (κι όχι λ.χ. μέ τά μέσα τῆς τέχνης τοῦ χοροῦ, πού κι αὐτή ἀπό τήν χίνηση ζεῖ). Ἡ χίνηση, ὡς ὁρατή χίνηση τοῦ ἀντικειμένου χαί ὡς άδρατη χίνηση της χάμερας, έπηρεάζει σημαντικά ήδη τή σύνθεση της εὐκόνας, ἀνκόμα περισσότερη ἐπιρροή ἔχει ὅμως πάνω στόν συνδυασμό τῶν εὐκόνων προκειμένου νά συναποτελεσθεῖ ἡ ἐνότητα τῆς ταινίας. Γιατί ο συνδυασμός τοῦτος προσδιορίζει τόν τρόπο, μέ τόν όποῖο ή ταινία δημιουργεί τή συνολυκή έντύπωση τής χίνησης, καί έπί πλέον είναι κίνηση καί ὁ ίδιος, δηλαδή μέσα σ' αύτόν καί μ' αύτόν γίνεται πρόδηλο σε πόση έκταση έξαρτᾶται ή κινηματογραφική τέχνη ἀπό τήν ἐναλλασσόμενη κατάτμηση καί ἐνοποίηση τῆς πραγματικότητας, πού συντελεϊται μέ τήν αδιάλειπτη ή συχνή ὑπέρβαση τῶν χωροχρονικῶν καί αἰτιωδών περιορισμών της καθημερινής έμπειρίας. Η μετατόπιση τοῦ βλέμματος, ή όποια ἐπιτρέπει τή συνεχῶς νέα θεώρηση τῶν ἐπί μέρους πραγμάτων, ἐπιτείνεται ἐδῶ καί γίνεται καινονική οἰκοδόμηση ένός όλόκληρου πολυδιάστατου καί αὐτάρκους κόσμου μέ βάση τά ήδη

έτοιμασμένα δομικά ύλικά, δηλαδή τίς εἰκόνες. Τοῦτες οἱ εἰκόνες ἔχουν ώστόσο έξ άρχῆς συλληφθεῖ καί έτοιμασθεῖ έν ὄψει τοῦ συνδυασμοῦ τους μέ άλλες εἰκόνες, εἶναι λοιπόν τόσο συνθέσεις μέ αὐτοτελεῖς καλλιτεχνικές άξιώσεις όσο καί κρίκοι μιᾶς άλυσίδας πού μόνον ἐντός τοῦ "Ολου ἀποκτοῦν τό πληρες τους νόημα. Θά μπορούσαμε ἐπίσης νά ποῦμε ὅτι ἀποτελοῦν ἐπί μέρους φάσεις τῆς μιᾶς καί μόνης μεγάλης κίνησης, τήν όποία συνιστά ή κινηματογραφική ταινία. "Αν ή κίνηση είναι ή ούσία και ό έσώτερος νόμος τής ταινίας, τότε δέν μπορεί νά σταματήσει όριστικά σε κανένα ἐπί μέρους ἀντικείμενο καί σε καμμιά εὐκόνα, παρά πρέπει νά συνεχισθεῖ ἴσαμε τό σημεῖο ὅπου ἡ σειρά τῶν ἀντικειμένων καιί τῶν εἰκόνων φτάνει στό φυσικό της τέρμα. "Ομως στό τέρμα ούτό ή χίνηση φτάνει όχι εύθύγραμμα, άλλά μέσα άπό συνεχείς κατατμήσεις καί προσωρινές ένοποιήσεις, οί όποίες βρίσκονται πρός τήν τελυσή ένοποίηση στήν ίδια σχέση όπως καί τά διάφορα κομμάτια πρός τίς ένοποιήσεις τίς προσωρινές. Τά πλάνα (οί έλάχιστες ενότητες τῆς τοινίας μέ τήν τεχνική έννοια τῆς άδιάκοπης λήψης) και οι σκηνές ή οι ακολουθίες σκηνών (οι έλαχιστες ένότητες τῆς ταινίας μέ τή δραματουργυκή ἔννοια τῆς συνεκτυκῆς σειρᾶς πλάνων) είναι όλότητες καί συνάμα άποσπάσματα — πράγμα πού άνταποκρίνεται όλότελα στόν χαρακτήρα τοῦ συνδυασμοῦ τῶν εἰκόνων, ήτοι τοῦ μοντάζ: μοντάζ είναι χωρισμός καί συνάμα σύνδεση, ὁ χωρισμός έδῶ γίνεται λοιπόν μέ σκοπό μιά σύνδεση, ώς πρός τήν ὁποία έν τούτοις δέν λησμονείται ποτέ ότι έδράζεται σέ χωρισμούς καί κατατμήσεις. Τούτη ή σύνδεση της σύνδεσης μέ τόν χωρισμό κάνει κατανοητότερο τον διττό χαρακτήρα της εικόνας, όπως τον περιγράψαμε παραπάνω. 'Η σύνθεση τῆς εἰκόνας παραμένει ξεχωριστή δουλειά και αὐτοτελές καλλιτέχνημα, δμως μόνο τό μοντάζ δίνει τήν τελειωτυκή έρμηνεία της κάθε εἰκόνας, γιατί μόνον ή σύζευξη ή ή άντιπαράθεση της εἰκόνας μέ ἄλλες μέσα στό πλαίσιο της σκηνής ή τής ἀκολουθίας σκηνών φανερώνει ποιά στοιχεία τής εἰκόνας είναι ουσιώδη για τη δράση και για την ταινία ως σύνολο. 'Ανάλογα μέ τη θέση της μέσα στή σειρά τῶν εἰκόνων κάθε εἰκόνα γεννᾶ διαφορετικές έντυπώσεις καί έχει διαφορετικές ἐπιπτώσεις, πράγμα πού σημαίνει πάλι ότι τό μοντάζ άνωκοινώνει κάτι περισσότερο άπό ό,τι περιέχουν οί ἐπί μέρους εἰκόνες. Ἡ ἀπλή συμπαράθεση εἰκόνων καί συμβάντων διευρύνεται έτσι, καί συγκροτοῦνται καταστάσεις ή διάρκεια τῶν πλάνων ή τῶν ἀκολουθιῶν τῶν σκηνῶν, ὁ ἐσωτερυκός τους ρυθμός καί ἡ

μετάβαση ἀπό τό ἔνα στό ἄλλο διαμορφώνονται ἀπό τό μοντάζ καί προσδιορίζουν τόν χαρακτήρα αὐτῶν τῶν καταστάσεων. Τό μοντάζ δέν συνίσταται λοιπόν άπλῶς στήν τομή καί στή συρραφή, ἔτσι ὥστε νά γίνει κατοινοητή ή δράση, ούτε καί χρησιμεύει (ώς συγχρονικό μοντάζ) άπλῶς γιά νά παραστήσει τήν ταυτοχρονία δύο πράζεων έκτυλισσομένων σέ διαφορετικούς χώρους ή (ώς έπιταχυνόμενο μοντάζ) γιά νά ἐπιτείνει τόν ρυθμό τῆς ἀφήγησης μέσω τοῦ πολλαπλασιασμοῦ πλάνων όλο καί συντομότερων. Πέρα ἀπ' όλα αὐτά δρᾶ συνειρμικά, άφήνοντας νά μαντευθεί κάτι πού δέν δείχνεται μέσα στίς ίδιες τίς εἰχόνες, ή χαί δείχνει άμεσα συνειρμούς, δηλαδή τή μετάβαση της σκέψης ενός άνθρώπου ἀπό τή μιά παράσταση στήν ἄλλη (άνασκοπική παρέκβαση ή flash-back)· πρό παντός όμως μπορεί (ώς συνειρμικό μοντάζ) νά παραστήσει γλαφυρά σχέψεις ή λογικές συναρτήσεις, άλλοτε ένισχύοντας κι άλλοτε διευκρινίζοντας ή σχολιάζοντας τή σημασία μιᾶς εἰκόνας μέσου τῆς ἀντιπαραβολῆς της μέ μιάν ἄλλη. διαφορετική ώς πρός τό περιεχόμενό της και άνεξάρτητη άπό τή δράση της τοινίας.

'Η τεχνική της χινητής και περιστροφικής λήψης έκανε δυνατή τή συγκρότηση τής ταινίας πάνω στή βάση όλόκληρων άκολουθιών πλάνων, δηλαδή μακρών πλάνων, τά όποῖα μποροῦν νά συμπεριλάβουν δλόκληρη ακολουθία σκηνών: ή κάμερα μπορούσε τώρα ή νά καλύψει πανοραματικά όλόκληρο τό σκηνικό ή νά ρυθμισθεί γιά νά πιάνει τό βάθος τῆς ἐστίας καί νά καιλύπτει τό πεδίο ἀπό μπρός ὧς πίσω ΤΕτσι έξέλειψαν οἱ ἀποσπασματικές λήψεις, οἱ γρήγορες κι ἀντιθετικές ἐναλλαγές τῶν εὐιόνων, ἡ σύνθεση τῆς εὐιόνας ἀπέκτησε περισσότερο βάρος καί ἀντίστοιχα ὑποβιβάσθηκε ἡ σημασία τοῦ μοντάζ. Μέ βάση αὐτές τίς ὑφολογικές δυνατότητες θέλησαν ὁρισμένοι νά θεμελιώσουν μιάν αἰσθητική θεωρία γιά τήν ύφή της κινηματογραφικής τέχνης, άμφισβητώντας ότι ή ταινία είναι ύποχρεωμένη νά κατατμήσει τήν (έκάστοτε) πραγματικότητα προκειμένου νά συγκροτήσει μιά καινούργια πλασματική πραγματικότητα, συνδυάζοντας τά δομικά στοιχεία πού της παρέχει η κατάτμηση. Είναι άλήθεια ότι, διαφορετικά ἀπό τήν κλασσυκή χρήση τοῦ μοντάζ, στόχος τῆς ὁποίας ῆταν ἡ γρήγορη άλλαγή τῆς προοπτυεῆς καί ἡ παρουσίαση όλο καί νέων (ἐπόψεων τῶν) ἀντικειμένων, ἡ κινητή λήψη θέλει ἀπλῶς νά συνοδεύσει τά άντικείμενα, δηλαδή νά σεβασθεί τήν αὐτοτέλειά τους καί νά τ' άφήσει να μιλήσουν τή δυκή τους γλώσσαι. Ωστόσο ή διαφορά αὐτή

δέν μπορεί ούτε νά άναιρέσει τήν κίνηση ώς ούσιώδες γνώρισμα τῆς χινηματογραφικής ταινίας ούτε καί νά κάμει περιττό τό μοντάζ. Ή κινητή λήψη μπορεϊ άπλῶς νά άντυαιταστήσει ἐν μέρει τό μοντάζ, δηλαδή νά βάλει ένα μακρό πλάνο στή θέση περισσότερων χωριστών εἰχόνων ή μέ τή συνεχή πρόσθεση νά ἀποφύγει ώς ενα σημείο τή διαίρεση. Οἱ ἀπότομες μεταβάσεις δέν μποροῦν ὅμως νά παρακαμφθοῦν, ἀκόμα κι ὅταν τό μακρό καί μακρότατο πλάνο ή ἡ ἀκολουθία σκηνών άναμηρύσσεται ώς ή έλάχιστη ένότητα της ταινίας, πρό παντός στίς περιπτώσεις όπου τό κέντρο βάρους τῆς προσοχῆς ἔχει μετατοπισθεϊ ἀπό τή δράση στούς ήθοποιούς, στήν έκφραση τοῦ προσώπου καί στίς χειρονομίες τους ή στή σιωπή καί στούς έσωτερικούς μονολόγους τους. "Ηδη ή (ἀναπόφευκτη) μετάβαση άπό τή μιά εὐκόνα στήν άλλη, δηλαδή ή άπλή συμπαράθεση τῶν εὐκόνων καί ὁ τρόπος της έναλλαγης τους γεννά χίνηση. Τό θεμελιώδες έρώτημα δέν είναι λοιπόν ἄν ὁ α ή ὁ β σκηνοθέτης ἐνδιαφέρεται περισσότερο νά διευρευνήσει τό βάθος τοῦ ὀπτικοῦ πεδίου καί να έξαντλήσει ώς τό τέλος τίς δυνατότητες ένός πλάνου, ώστε νά περιορίσει ή νά θέσει σέ κατώτερη μοίρα τήν κίνηση καί τό μοντάζ, άλλά ἄν ἡ κινηματογραφική τέχνη καθ' αὐτήν ἐπιτρέπει καί νομιμοποιεῖ νά κάμει κανείς κάτι ἐντελῶς διαφορετικό, και μάλιστα άκριβῶς τό άντίθετο ἀπ' αὐτό. "Αλλωστε δέν πρέπει νά λησμονεϊται ότι ή κινηματογραφυκή τέχνη, άκριβῶς χάρη στά γρήγορα καί θεαματικά ἐπιτεύγματα τοῦ μοντάζ, συγκροτήθηκε ώς αὐτοτελής τέχνη καί ότι μόνο πάνω σ' αὐτήν τή βάση ἔγινε δυνατή μιά κριτική συζήτηση της αίσθητικής θέσης και άξιας του ίδιου του μοντάζ.

Ο αἰσθητικός ὑποβιβασμός τοῦ μοντάζ συμβάδισε συχνά μέ τήν προγραμματική πρόθεση να ἐπιβληθεῖ στόν κινηματογράφο μιά ρεαλιστική τεχνοτροπία, ἡ ὁποία, ὅπως λέγεται, ἀνταποκρίνεται στήν οὐσία τούτης τῆς τέχνης. 'Ωστόσο ταινίες, τῶν ὁποίων ἡ αἰσθητική σύλληψη διόλου δέν στηρίζεται σέ ἐντυπώσεις προκαλούμενες ἀπό τό μοντάζ, μπορεῖ νά εἶναι σουρρεαλιστικῆς ἐμπνεύσεως καί νά θυμίζουν ἀργά ὅνειρα, ὅπως ἀντίστροφα ὑπάρχουν καί ταινίες μέ ρεαλιστική πρόθεση, οἱ ὁποῖες ὡς κύριο αἰσθητικό μέσο ἔκφρασης χρησιμοποιοῦν τό μοντάζ. 'Εν πάση περιπτώσει, μέ τέτοιες προτιμήσεις δέν ἔχει καμμιά σχέση ἡ κίνηση καθ' αὐτήν, ἡ ὁποία, ὅπως εἴπαμε, μέσα στήν ταινία ἐμφανίζεται ἀναγκαστικά ὡς κατάτμηση καί ἀνασυγκρότηση τῆς πραγματικότητας - καί μάλιστα τῆς πραγματικότητας ἐκείνης

πού μέσα στήν ἀστυκή σύνθεση ἀποτελοῦσε ἕνα εὐτακτο, δηλαδή χωρικά, χρονικά και αιτισκά εὐσύνοπτο και κατανοητό "Ολο. 'Ο τρόπος της διαπραγμάτευσης του χώρου και του χρόνου μέσα στήν κινηματογραφυτή ταινία τό ἀποδεικνύει αὐτό θαυμάσια. Έξηγήσαμε ήδη ὅτι ή κατάτμηση τοῦ προγενέστερου συνεχοῦς τοῦ χώρου καί τοῦ χρόνου συνεπιφέρει ή μπορεί να συνεπιφέρει την κατάργηση της αἰτιότητας, όπότε γεννιέται μιά καινούργια αϊσθηση τοῦ κόσμου. Στήν πραγματικότητα ή κατάτμηση τοῦ χώρου δέν σημαίνει ἀπλῶς τή διαίρεσή του σέ κομμάτια, τά όποῖα κατά τά ἄλλα παραμένουν καθ' αὐτά τά ίδια δπως καί πρίν. 'Απεναντίας, ή ἀποσύναψη τῶν τμημάτων τοῦ χώρου χρησιμοποιείται γιά νά διερευνηθούν ἀκριβέστερα όλες οἱ διαστάσεις καί τά περιεχόμενά τους, όπότε ὁ χῶρος βαθαίνει δείχνοντας συνάμα τήν έσωτερική του έτερογένεια. Ο ένιαΐος κινηματογραφικός χώρος δέν ἀποτελεῖ πάλι ἀπλό ἄθροισμα ξεκομμένων τμημάτων χώρου, παρά προκύπτει ἀπό μιά συνένωση ἐπί μέρους στοιχείων χώρου, τά όποῖα προέρχονται καθ' αὐτά ἀπό διαφορετικούς φυσικούς χώρους, όμως στό σύνολό τους καί στήν άλληλοδιείσδυσή τους δημιουργούν μιάν αὐτοτελή πολυπρισματική χωροδομή. Γι' αὐτό καί ή αἴσθηση τοῦ χώρου μέσα στήν ταινία άναγκαστικά παραμένει άσαφής ή άβέβαιη κάθε διευθέτηση του χώρου φαίνεται προσωρινή καί μπορεί ν΄ άλλάξει κάθε στιγμή. Παρόμοια, ἀπό τήν κατάτμηση τοῦ χρονικοῦ συνεχοῦς δέν προκύπτει μιά ἀπλή σειρά ξεκομμένων τμημάτων χρόνου, παρά ένας χρόνος πολυδιάστατος καί ἄπειρα πλαστικός. 'Ο χρόνος της χινηματογραφυσης ταινίας δέν γεμίζει, άλλά δημιουργεϊται, χαί μάλιστα μέ την άδιάλειπτη μετάβαση άπό τόν φυσικό στόν χινηματογραφικό χρόνο ή άντίστροφα ό κινηματογραφικός χρόνος συντομεύει, ἐπιταχύνει, ἐπιβραδύνει ἡ αῖρει τόν φυσικό χρόνο, μέσα στόν πρώτο συγχωνεύονται τά άποσπάσματα ή οί σκόπιμες τροποποιήσεις τοῦ δεύτερου κατά τρόπο ώστε νά γεννιέται ένα ίδιαίτερο καί χαρακτηριστικό βίωμα χρόνου. Ἡ ἀνάλυση ἥ ἡ σκόπιμη τροποποίηση τοῦ χρόνου μπορεῖ νά ἐπιτελεῖται ἤδη μέσα στήν ἐπί μέρους εὐκόνα, ὅταν μέ τήν έπιτάχυνση ή τήν ἐπιβράδυνση τῆς λήψης ὁ χρόνος οἰονεί έξυλυκεύεται καί καθώς άποκλίνει άπό την Ισομορφία της φυσυκής του διαδρομής δείχνεται στήν εκάστοτε χαρακτηριστική του ροή. Κανονική διαδρομή τοῦ χρόνου ὑπάρχει μόνον έντός τῆς μεμονωμένης σκηνῆς, άλλά καί έδῶ ὁ χρόνος μπορεῖ νά τροποποιηθεῖ μέ τήν παρεμβολή μιᾶς άλλης σκηνής ή καί δλόκληρης ἀκολουθίας σκηνών ἐκτός αὐτοῦ δέν

συμπίπτει ύποχρεωτικά μέ την πραγματική διαδρομή του χρόνου της πράξης, η ύποία παριστάνεται μέσα στή σκηνή, ἐφ' ὅσον αὐτή εἶναι δυνατόν νά άνασυγλροτηθεί καί ώς σύνοψη τῶν σημαντικῶν στιγμῶν ή κορυφώσεων της. Ανάμεσα σε διαφορετικές σκηνές διαδραματιζόμενες σε διαφορετικούς τόπους δεν ύπάρχει άναγκαία χρονική άκολουθία, ή παραμόρφωση του φυσικού χρόνου έπισυμβαίνει έδω ήδη έπειδή δέν είναι σαφές πύσος χρύνος πέρασε άνάμεσα σέ δύο πλάνα ή σέ δύο άκολουθίες σκηνών. Πάντως ό κινηματογραφικός χρόνος περιλαμβάνει μονάχα τή διάρκεια πύτων των πλάνων ή των ακολουθιών, καί μπορεί νά είναι είτε άντικειμενικός μέ τήν έννοια ότι περιέχει τά σύμβάντα στή σειρά, δηλαδή στήν προγματυκή τους διαδοχή δνεξάρτητα άπό τά ένδιάμεσα διαστήματα, είτε ύποκειμενικός, όταν ἀποδίδει τά συμβάντα στή χρονική προοπτυκή ένός ύποκειμένου, χωρίς νά λαμβάνεται ύπ' όψιν ή εύθύγραμμη διαδοχή τους μέσα στόν φυσικό χρόνο, ό ρυθμός, δηλαδή ή μικροτερη ή μεγαλύτερη διάρκεια τῶν σκηνῶν, ὑπογραμμίζει ἀκριβώς το ύποκειμενικό τους νόημα καί τό ύποκειμενικό βίωμα τοῦ χρόνου, τό όποῖο συνδέεται μέ τό περιεχόμενό τους. Οί προκαταβολυκές ή άνασκοπυκές παρεκβάσεις καθιστούν δυνατή τήν παρεμβολή του ύποκειμενικού κινηματογραφικού χρόνου μέσα στόν άντικειμενικό καί, καθώς ipso facto διαμελίζουν καί άναδιοργανώνουν τόν φυσικό χρόνο, μετατρέπουν συνεχώς τό παρόν σέ παρελθόν ή σέ μέλλον, δηλαδή σχετικοποιούν τό παρόν καί τό έντάσσουν ώς άπλό σημείο σ' έναν περιεκτικό χρόνο-χώρο, πάνω στήν έπιφάνεια τοῦ όποίου βρίσκονται όλα τά χρονυώ σημεῖα σέ θέσεις ἐναλλάξιμες. 'Από τήν ἄποψη αὐτήν, έδῶ πραγματοποιεῖται μιά χωροποίηση τοῦ χρόνου παρόμοια μέ έχείνη πού συναντήσαμε σέ μοντέρνα μυθιστορήματα. 'Ο χρόνος άπλώνεται όπως καί ὁ χώρος, καθώς δέν κινεῖται εὐθύγραμμα πρός τά έμπρός, παρά μπροστά στά μάτια τοῦ θεατή μποροῦν νά διαδραματίζονται ταυτόχρονα, καί ἐπομένως νά ὑφίστανται παράλληλα, συμβάντα πού καθ' αύτά ἀπέχουν πολύ μεταξύ τους ἀπό χρονική ἄποψη. Όταν ή ταυτοχρονία διαφορετικών χρονικών σημείων συνοδεύεται άπό τή συνύπαρξη διαφορετυιών χώρων καί όταν ἐπί πλέον ἀποκαθίσταται μιά σύνδεση τῶν ὁποιωνδήποτε σημείων τοῦ χρόνου μέ τά οποιαδήποτε σημεΐα τοῦ χώρου, τότε δημιουργεῖται ένα χωροχρονικό συνεχές, όπου συνύπαρξη καί ακολουθία αναμιγνύονται.

Η ίδιαίτερη κοινωνιολογική σημασία της κινηματογραφικής τέχνης

μέσα στό φάσμα τοῦ λογοτεχνικοῦ-καλλιτεχνικοῦ μοντερνισμοῦ ήταν δτι έξοικείωσε εύρεῖες μάζες μέ τήν προγραμματική καί ἐσκεμμένη κατάτμηση καί άνασυγκρότηση της καθημερινής έμπειρίας -- καί μάλιστα τίς ξμαθε νά ἀρέσκονται σ' αὐτήν. Η κινηματογραφική τέχνη μπορεί να χαρακτηρισθεί ώς ή κατ' έξοχήν τέχνη τής μαζικής δημοκρατίας μέ τή διπλή ἔννοια ὅτι ἀπευθύνεται σ' ἔνα μαζικό κοινό κι ὅτι τό κάνει αὐτό ἐκπροσωπώντας καί διαδίδοντας τή μαζικοδημοκρατική αἴσθηση τοῦ κόσμου, στήν ὁποία ὁ χρόνος ἀπορροφᾶται ἀπό τόν χῶρο καί τά πάντα μπορούν κατ' άρχήν νά συνδυασθούν μέ τά πάντα. 'Ασφαλώς, τό ἀπόλυτο ὄνειρο τοῦ συνδυασμοῦ τῶν πάντων μέ τά πάντα, δπως έξαγγέλθηκε ήδη στήν πρώιμη έποχή τοῦ λογοτεχνικοῦ-καλλιτεχνικού μοντερνισμού καί λίγο κατόπιν στόν λεγόμενο πολυγραμμικό λυρισμό των φουτουριστών π.χ., δέν μπόρεσε ούτε νά διατυπωθεί μέ θεωρητικά πειστικό τρόπο ούτε νά πραγματοποιηθεί σέ κοινωνικά άξιόλογη ἔκταση τά χρώματα, οἱ τόνοι, οἱ ὀσμές καὶ οἱ Ϡχοι παρέμειναν ξεχωριστά πράγματα, δπως ήσαν καί προηγουμένως, παρ' δλες τίς προσπάθειες δημιουργίας τῆς χαθολυτῆς αἰσθητυτῆς χαί τῆς χαθολυτής αἴοθησης. "Ομως ή διατύπωση ένός τέτοιου προγράμματος ὑποδήλωνε καθ' αύτήν πρός ποιά καιτεύθυνση τραβούσε τό πνεύμα τῆς έποχῆς. Έν πάση περιπτώσει, ή χινηματογραφική τέχνη ἄσκησε έπαρκώς στήν πράξη τήν τέχνη τοῦ συνδυασμοῦ τῶν πάντων μέ τά πάντα, ώστε νά ἐπιβοηθήσει τήν ἐπικράτηση τοῦ μαζικοδημοκρατικοῦ τρόπου σκέψης. "Ετσι δημιούργησε τό δικό της, γνήσια μαζικοδημοχρατικό χοινό, δηλαδή ένα χοινό πού ξέχοψε ἀπό τήν ἀστική συμπεριφορά, τίς ἀστικές ὁριοθετήσεις καί διαβαθμίσεις, γιά νά ἀποτελέσει ένα κοινωνικό χωνευτήρι in parvo. 'Ο κινηματογράφος δέν έχει πιά χαρουτηριστικό κοινό, όπως είχαν τό άστικό θέατρο καί ή άστική δπερα: τό χοινό του έχτείνεται έγχάρσια σέ δλες τίς τάξεις χαί σέ δλα τά στρώματα καί δέν συγκρατεϊται μέ ίδιόμορφους καί άποκλειστικούς δεσμούς, δέν μετέχει ούτε στήν ίδια μόρφωση ούτε στόν ίδιο κοινωνικό τρόπο ζωῆς. 'Αχριβῶς αὐτό τό χοινό, πού μέσα στήν άμορφία χαί στήν άνωνυμία του δέν γνωρίζει ούτε τήν κοινότητα τοῦ ένός μέ τόν άλλον ούτε καί την απόσταση τοῦ ἐνός ἀπό τόν ἄλλον, ήταν σέ θέση νά παραμερίσει τήν προηγούμενη εύλαβική ἀπόσταση ἀνάμεσα στόν θεατή καί στό καλλιτέχνημα. Τοῦτος ὁ παραμερισμός καί έκείνη ἡ άνωνυμία συνδέονται όργανικά μεταξύ τους, στήν έξάλειψη τοῦ κοινωνικοῦ περιγράμματος τοῦ κοινοῦ άντιστοιχεῖ ἡ ρευστοποίηση τῶν χωροχρονικών καί αἰσθητικών περιγραμμάτων ἐκείνου πού παρουσιάζεται στήν όθόνη.

Τέλος, ή χινηματογραφυκή τέχνη έναμε γενικά όρατό ένα χεντρικό γνώρισμα τοῦ μετααστικοῦ πολιτισμοῦ, δηλαδή τήν κυριαρχία τῆς εἰκόνας. Μπόρεσε νά γίνει ἡ μαζωή τέχνη κατ' ἐξοχήν ἐπειδή ἡ εἰκόνα άπευθύνεται στίς μάζες πολύ πιό ἄμεσα ἀπό τόν γραπτό λόγο, γύρω άπό τόν όποιο στρεφόταν κυρίως ὁ άστικός πολιτισμός παρά τή ζωγραφική, τήν άρχιτεκτονική καί τή μουσική του. Η έποχή πού άρχίζει μέ την έφεύρεση της φωτογραφίας αἰσθάνεται σωστή δίψα γιά εἰκόνες χαί γιά διαδοχές εἰκόνων, ἔτσι ὥστε ἕνα μεγάλο μέρος τοῦ ἀστικοῦ πολιτισμού, τό όποιο είχε βρεί τήν έχφρασή του στόν γραπτό λόγο, έπρεπε τώρα νά μεταφρασθεί στή γλώσσα τῆς εἰκόνας γιά νά ἐπιβιώσει καί ἐπί πλέον γιά νά ἀγγίξει ἕνα καινούργιο κοινό, τό ὁποῖο στό μεταξύ είχε άναπτύξει μιάν άλλη αΐσθηση τοῦ κόσμου. Μέ τή μετάφρασή τους σέ μιάν ἄλλη γλώσσα, στηριζόμενη σέ μιάν ἄλλη αἴσθηση τοῦ χόσμου, τά άστικά πολιτισμικά άγαθά ἔπαψαν βέβαια νά εἶναι ὅ,τι ήσαν πρίν, μολονότι έτσι φαίνονταν νά διασφαλίζουν την παράταση τοῦ βίου τους. Ἡ ἐμφάνιση καί ἡ διάδοση τοῦ κινηματογράφου ἔγινε ἐξ άρχης ἀντιληπτή, καί ὀρθά, ὡς ήττα τοῦ ἀστικοῦ πολιτισμοῦ. Ἐλάγιστα μᾶς βοηθᾶ το νά μετατρέψουμε αὐτήν τή διαπίστωση σέ παράπονο ή καταγγελία καί νά τήν έρμηνεύσουμε ύπό τό πνεύμα μιᾶς άπαισιόδοξης φιλοσοφίας τοῦ πολιτισμοῦ. Πολύ σημαντικότερη είναι ή συνειδητοποίηση τοῦ γεγονότος ότι ὁ όπτικός χαρακτήρας τοῦ μετααστικοῦ πολιτισμοῦ συναρτᾶται μέ τό νέο πρωτεῖο τοῦ χώρου άπέναντι στόν χρόνο ώς πλαίσιο προσανατολισμοῦ ή θεμελιώδη τρόπο της αἴσθησης τοῦ κόσμου. Οἱ τέχνες της εἰκόνας εἶναι συνάμα οἱ τέχνες τοῦ χώρου, οἱ εὐαιστικές τέχνες εἶναι ἐπομένως οἱ κατ' ἐξοχήν μοντέρνες - γιατί σ' αὐτές δέν τίθεται χυρίως τό ζήτημα της διαδοχής μέσα σ' έναν χρόνο νοούμενο γραμμικά, άλλά τό ζήτημα της συνύπαρξης μέσα στόν χῶρο. Δέν ὑπῆρχε προσφυέστερο μέσο ἀπό τόν γραπτό λόγο, προκειμένου να αποτυπωθεί ή γραμμική χρονική διαδοχή. Γι' αὐτό καί ὁ γραπτός λόγος ἔχασε την προγενέστερη θέση καί ἀξία του άπό τή στιγμή πού ή αἴσθηση τοῦ κόσμου προσανατολίσθηκε στόν γώρο καί έτσι έδωσε τό προβάδισμα στήν εὐκόνα.

## 2. ΦΙΛΟΣΟΦΙΑ ΚΑΙ ΕΠΙΣΤΗΜΕΣ

« Η» ἀστική φιλοσοφία δέν έμφανίσθηκε ποτέ σέ χημική καθαρότητα δπως δέν έμφανίσθηκε καί «ή» σοσιαλιστυκή ή κή» συντηρητική. Τοῦτο σημαίνει: σέ χαμμιά μεμονωμένη φιλοσοφυή θεωρία δέν άναγνώρισε ποτέ τον έαυτό της ολόκληρη ή άστυκή τάξη, καμμιά μεμονωμένη φιλοσοφία δέν διατύπωσε ούτε χωδικοποίησε ποτέ όλες της τίς απόψεις γιά τόν χόσμο καί όλες της τίς κανονιστικές φιλοδοξίες μέ τή μορφή ένος συνεκτικού corpus. "Αλλωστε ή ίδια «ή» αστική ταξη ήταν στρώμα έξαιρετικά έτερογενές, τοῦ ὁποίου τά ὅρια πρός τά πάνω καί πρός τά κάτω δύσκολα μπορούσαν νά όρισθούν, κι άς μή μιλήσουμε καθόλου γιά τίς έθνικές ή καί τοπικές ίδιομορφίες τοῦ κοινωνικοῦ του χαροκτήρα καί τῆς ίδεολογίας του. Θά ήταν λοιπόν a limine ἐσφαλμένο άν θά θέλαμε νά έντοπίσουμε άπτά τήν άστική φιλοσοφία στό έργο ένός καί μόνου φιλοσόφου ή μιᾶς καί μόνης φιλοσοφυίης σχολής. Γιατί, έκτός τοῦ ότι ούτε μπορούσαν ούτε καί έπρεπε νά άρθρωθοῦν όλες οί άπόψεις της άστυσης κοσμοθεώρησης στή γλώσσα της φιλοσοφίας, δσοι φιλόσοφοι συνέβαλαν λίγο ή πολύ στή διαμόρφωση τούτης τής κοσμοθεώρησης κατά κανόνα δέν αἰσθάνονταν τόν έαυτό τους ώς ίδεολογικό ἀπολογητή ὁρισμένης κοινωνικής τάξης, παρά ἐπιχειρηματολογούσαν στό δνομα οἰκουμενικών άληθειών και ίδεωδών, πού άπό τήν πλευρά τους διατυπώνονταν δπως ἐπέτασσε ἡ συγκεκριμένη κατάσταση στόν σχετικά αὐτοτελή τομέα τῆς Ιστορίας τῶν ἰδεῶν καί οἱ ἐπίσης. σχετικά αὐτόνομες τεχνικές ἀπαιτήσεις τοῦ φιλοσοφικοῦ λόγου ἐκεῖθεν ή έντεῦθεν τῶν ἐπίκαιρων κοινωνυκῶν ἀναφορῶν. Παρ' ὅλη αὐτήν τή σύμπραξη πλείστων έτερογενών παραγόντων μέσα σ' ένα σχεδόν άξεδιάλυτο πλέγμα, είναι θεμιτό νά μιλᾶμε γιά ἀστική φιλοσοφία, άχριβώς δπως δέν μπορούμε ούτε καί νά στερηθούμε τόν δρο «άστυκή τάξη» παρά τήν ἐσωτερυκή πουκιλία, καί μάλιστα άντιφατικότητα, τοῦ κοινωνιολογικού του περιεχομένου. Τούτη ή άστική φιλοσοφία διαμορφώθηνε, ώς τάση καί έν μέρει, ήδη στήν έποχή τοῦ ἀναγεννησιακοῦ άνθρωπισμοῦ, πρό παντός δμως στόν 17ο καί στόν 18ο αἰώνα κάτω άπ' τήν έπιρροή τῆς νυτηφόρας μαθηματυτής φυσυτής έπιστήμης καί δσων γνωστικών προβλημάτων άνέιοψαν μέσα σ' αὐτήν τή συνάφεια. Έχρρασθηνε σέ πολλές φιλοσοφυιές χαιτευθύνσεις, πού χαιταιπολεμοῦσαν ή μιά τήν ἄλλη, γιατί κάθε μιά τους τόνιζε μιά μερική ἔποψη τοῦ άστικοῦ κοσμοθεωρητικοῦ συμπλέγματος, ή όποία στήν άποκλειστικότητα ή στή μονομέρειά της άναγκαστικά έρχόταν σέ σύγκρουση μέ τίς ὑπόλοιπες: σύγκρουση μπορούσε όμως νά γεννηθεί καί ἀπό τό γεγονός δτι τό σύμπλεγμα σύτό άντιμετωπιζόταν βέβαια θεωρητικά ώς "Όλο, ώστόσο βλεπόταν στό φῶς ἐκάστοτε διαφορετικῶν γνωστικῶν ἐνδιαφερόντων καί πολεμικῶν μεριμνῶν, καί ἀντίστοιχα διαμορφωνόταν. Παρ' όλες τίς συγκρούσεις ὑπῆρχαν ώστόσο μερικές κατευθυντήριες ίδέες πού ἀποτελοῦσαν τήν κοινή βάση στόν κοινό ἀγώνα ένάντια στήν έχοιλησιαστική θεολογία καί στήν παραδοσιακή μεταφυσυκή. Τό χαίριο σημεῖο έδῶ ήταν ή ἀποκοπή ἀπό τό πρόβλημα τοῦ "Οντος ή τοῦ Υπερβατικοῦ καί ή ταυτόχρονη τροπή πρός τή φύση, ή όποία τώρα ἀνατιμήθηκε όντολογικά, και πρός τόν ἄνθρωπο, ὁ όποιος βγήνε από τή σκιά του Θεού. Τούτη ή διπλή στροφή σήμαινε από θεματυκή αποψη δύο πράγματα: πρώτον τή συστηματυκή απασχόληση μέ έπιστημολογικά ζητήματα, καί πάνω άπ' δλα μέ τό πρόβλημα της μεθόδου, καί δεύτερον την πρόταξη της γνωσιοθεωρίας καί της ήθυσης μέσα σε άνθρωπολογικό πλαίσιο φυσικά, ή σύνδεση της γνωσιοθεωρίας μέ την επιστημολογία ήταν εύλογη και άναπόδραστη. 'Ως πρός τό περιεχόμενό τους, τά μεγάλα αὐτά θέματα μπορούσαν νά δουλευτοῦν με έννοια εμπειριστική ή νοησιαρχική, έτσι ώστε δημιουργήθημε ένα εύρύ φάσμα ἀκραίων, μετριοπαθῶν ή ἀμφίρροπων καί άσαφῶν θέσεων τόσο στή μιά όσο καί στήν άλλη παράταξη. Ἡ ένότητα τῆς ἀστυτῆς φιλοσοφίας δέν βρισκόταν ἐν τούτοις τόσο στίς άπαντήσεις πάνω στά έπί μέρους έρωτήματα όσο στήν όριοθέτηση τοῦ πλαισίου, έντός τοῦ ὁποίου ὁ φιλόσοφος ὄφειλε ν' ἀναζητήσει τίς άπαντήσεις του, καθώς καί στόν προσδιορισμό τῶν κεντρικῶν μεγεθών, τά όποια έπιτρεπόταν νά χρησιμοποιηθούν κατά τήν έπεξεργασία των άπαντήσεων τούτων. Από τούτη τή σκοπιά δέν ήταν πρωταρχικό πῶς ἀξιολογοῦσε ἡ πῶς συνέδεε κανείς π.χ. τή νόηση καί τίς αίσθήσεις στή γνωσιοθεωρία ή τόν Λόγο καί τά ψυχόρμητα στήν ήθως φιλοσοφία προκειμένου νά φτάσει στό έπιθυμητό, ήτοι πολεμικά σκόπιμο νοησιαρχικό ή έμπειριστικό πόρισμα: ἀποφασιστικό ήταν τό δτι κάθε φορά ἐπιχειροῦνταν μιά ἔτσι ή ἀλλιῶς δομημένη σύνθεση αὐτῶν τῶν μεγεθῶν σέ βάση ἐμμενή καί μέ ἀφετηρία μιάν ἀνθρωπολογική θεώρηση καί μιάν άνθρωπιστυκή έγνοια.

Τά διάφορα ρεύματα της άστικης φιλοσοφίας πού έπικρατούσαν στόν 19ο αἰ. ἀνάγονται, τόσο έννοιολογικά ὅσο καὶ ἀπό την ἄποψη τοῦ περιεχομένου τους, σέ ἰδέες τοῦ Διαφωτισμοῦ καὶ μποροῦν ν' ἀνασυ-

γκροτηθούν μέ τή βοήθεια ύλικου της σκέψης του Διαφωτισμού. 'Ο θετικισμός, ὁ ώφελιμισμός, ὁ κριτικισμός ἔθεσαν περίπου τά ἴδια ἐρωτήματα, και άκριβῶς γι' αὐτό άναγκάσθηκαν νά καταπολεμήσουν ό ένας τόν άλλο μέ εκάστοτε διαφορετική ένταση. Ταυτόχρονα συμμερίζονταν δρισμένες θεμελιώδεις άντιλήψεις, στίς όποῖες έκφραζόταν η άστική ἐπιθυμία νά ἐξοβελισθεῖ βέβαια πρακτικά τό Ὑπερβατικό, άλλά γιά ήθικούς λόγους νά μήν ένμηδενισθεῖ έντελῶς, νά άντικατασταθοῦν βέβαια οἱ οὐσίες ἀπό λειτουργίες, ἀλλά ἀπό τήν ἄλλη μεριά νά συνεχίσουν κάπου στό βάθος νά φυτοζωοῦν, ἐφ᾽ ὅσον δέν μποροῦσαν ν' ἀπεμποληθοῦν δίχως σοβαρές ἰδεολογικές συνέπειες όντολογικά μεγέθη μέ κανονιστική φόρτιση, όπως ήσαν ή Φύση καί ὁ "Ανθρωπος" δλες οἱ πλευρές ἐκπροσωποῦσαν ἔναν ἀγνωστυασμό αὐτῆς ἥ τῆς ἄλλης απόχρωσης, ο όποῖος έκανε φιλοσοφικά δυνατή αὐτήν τήν τυπική άστυκή άμφιρρέπεια. ή ίδια αὐτή άμφιρρέπεια, ή ὁποία κατά τό άστικό αἴσθημα μπορούσε νά άρθεῖ στό πλαίσιο μιᾶς εὐρείας κοσμοθεωρητικής σύνθεσης και μάλιστα νά έχει και θετική ἐπίδραση, ἀποτελοῦσε στά μάτια τῶν ἀντιπάλων τῆς τέτοιας φιλοσοφίας ἀντίθεση λογυιά άγεφύρωτη πού ήταν δυνατόν νά λυθεί μονάχα μέ μιάν ἀπόφαση ὑπέρ τοῦ ένός ή τοῦ ἄλλου σκέλους της. Έτσι, ή ίδέα τῆς λειτουργίας δδηγήθηκε ώς τό συνεπές της τέρμα καί έπιστρατεύθηκε ένάντια στήν ίδέα τῆς οὐσίας σ' όλες της τίς παραλλαγές καί σ' όλους τούς γνωστικούς τομείς: ή κατάλυση τῆς οὐσίας σήμανε μιάν ἐπανάσταση στήν εἰκόνα τοῦ κόσμου καί τοῦ ἀνθρώπου καθώς καί στήν (ἐπιστημο)λογυσή προβληματική. Έδω συναντούμε ένα φαινόμενο πού κατά τίς διαπιστώσεις μας (βλ. 1α σέ τοῦτο τό κεφάλαιο) έγινε όρατό καί κατά τή διαμόρφωση τοῦ λογοτεχνικοῦ-καλλιτεχνικοῦ μοντερνισμοῦ: ἡ άστυτή θέση συντρίφτηκε καθώς ένα ἀπό τά συστατικά της μέρη ἀποκόπηκε, ἀπολυτοποιήθηκε καί στράφηκε ἐνάντια σ' ὅλα τ' ἄλλα καί ένάντια στή σύνθεση ώς "Ολο. "Ανάμεσα στήν έξέλιξη στόν τομέα τῆς φιλοσοφίας καί σ' έκείνη στόν τομέα τῆς λογοτεχνίας καί τῆς τέχνης ύπάρχει όμως καί άλλη μιά έντυπωσιακή καί χαρακτηριστική παραλληλότητα. Ή άστυς σύνθεση χτυπήθηκε ταυτόχρονα άπό δύο έντελῶς ἀντίθετες πλευρές: ἡ μιά βρισκότων κοντά στή φυσυκή ἐπιστήμη, στή μαθηματική καί στή λογυκή, δπως αὐτές ἀναδιαμορφώθηκαν γύρω στό 1900, και ανέπτυξε δσα έννοιολογικά έργαλεῖα φαίνονταν άπαραίτητα γιά τή λύση ή τήν άναδιατύπωση τῶν φιλοσοφικῶν ζητημάτων μετά τόν πλήρη παραμερισμό τῆς οὐσίας: ἡ ἄλλη τρεφόταν ἀπό τούς

μεγάλους φιλοσοφικούς ή καί μή φιλοσοφικούς μύθους, άποκήρυσσε ή ὑποβίβαζε τή θετική ἐπιστήμη καί ἀντιπαρέθετε στήν ἐπιστημονική γνώση ὑψηλότερες ἐνοράσεις ή θεωρητικούς-ἐνατενιστικούς τρόπους σκέψης, πού τάχα θ' ἀπειάλυπταν ἀλήθειες ἀναφερόμενες στήν οὐσία τῶν πραγμάτων. Καί οἱ δύο αὐτές κατευθύνσεις ὅμως, παρ' ὅλη τήν ἀσυμφιλίωτη ἀντίθεση μεταξύ τους, ξέκοψαν ὁριστικά ἀπό τήν ἀνθρωπολογικά θεμελιωμένη γνωσιοθεωρία καί ἡθυκή, ὅπως ήταν γνωστή στήν ἀστική φιλοσοφία ἀπό τόν 17ο αἰ. καί μετά: ἡ πρώτη παραμέρισε ἐντελῶς τό γνωσιοθεωρητικό καί ἡθυκό ὑποκείμενο, ἐνῶ ἡ δεύτερη ἔθεσε τόν ἄνθρωπο ὑπό τήν αἰγίδα ὀρθολογικά ἀσύλληπτων δυνάμεων, κι ἔτσι δέν μποροῦσε πιά νά διαπραγματευθεῖ τό ζήτημα τῆς γνώσης καί τῆς ἡθυκής μέσα στήν προοπτική τοῦ ἀστικοῦ ἀνθρωποκεντρισμοῦ.

'Η πλήρης κατάλυση τής οὐσίας ἀποτελεῖ τό κεντρικό γεγονός τής στροφής εκείνης στήν Ιστορία τής φιλοσοφίας, άπό τήν δποία προέκυψε ή πρώτη ἀπ' αὐτές τίς δύο κατευθύνσεις — δηλαδή τό γεγονός έκεῖνο, στό φῶς τοῦ ὁποίου γίνεται κατανοητή ἡ ἀλλαγή ὁρισμένων φιλοσοφικών κλάδων καί ή έμφάνιση μερικών άλλων, άδιάφορο άν οί έκαστοτε φιλόσοφοι τό είχαν συνειδητοποιήσει ώς γεγονός ή αν ξεχινούσαν αύτονόητα άπό τήν χατάλυση τής ούσίας ώς τετελεσμένο γεγονός χωρίς νά άφιερώνουν πιά ούτε λέξη στό πρόβλημα τῆς ούσίας. 'Από καθαρά θεωρητική ἄποψη, πολύ λίγα πράγματα παρεμπόδιζαν τήν πλήρη καιτάλυση τής ούσίας ἀφ' ότου ή μαθηματική φυσική ἐπιστήμη έπεξεργάσθηκε τήν έννοια της λειτουργίας καί μέσω της λειτουργυτής αντίληψης του φυσικού νόμου συνέτριψε τή σχολαστικήάριστοτελυτή ἱεραρχία τῶν οὐσιῶν καθώς καί τίς ίδιες τίς (secundae) substantiae πράγματι, στήν έποχή τοῦ Διαφωτισμοῦ ἔγιναν ἀποφασιστικά βήματα γιά νά μπεῖ ἡ έννοια τῆς οὐσίας ὁριστικά στό άρχεῖο. Καθοριστικά ἀπό τήν ἄποψη τῆς Ιστορίας τῶν ἰδεῶν καί συνάμα διδακτικά είναι όμως δύο άλλα γεγονότα: άφ' ένός ή άρνηση τῶν πλείστων έκπροσώπων τῆς ἀστικῆς φιλοσοφίας ν' ἀκολουθήσουν αὐτά τά βήματα καί νά παραμερίσουν όλότελα τήν οὐσία, μολονότι τή θεώρησαν άδιάγνωστη καί μείωσαν σημαντικά τή φιλοσοφική της περιωπή, καί άφ' ετέρου ή ταχύτητα καί εύκολία, μέ τήν όποία άπό τίς δύο τελευταΐες δεκαετίες του 19ου αί. καί μετά ή ίδεα της ούσίας ή έγκαταλείφθηκε εντελώς ή παραγκωνίσθηκε σε όλη τή γραμμή ἀπό συνεπεϊς καί περιεκτικές ἐπεξεργασίες τῆς ἰδέας τῆς λειτουργίας. Αὐτό άποτελούσε άπό μόνο του εύγλωττη ἔνδειξη γιά το εύρος καί το

πλάτος τῆς συντελούμενης μετάβασης πρός μία νέα κοσμοθεωρητική τοποθέτηση, ή οποία ξέκοβε ἀπό θεμελιώδεις ἀντιλήψεις τῆς ἀστικῆς. Γιατί ή κατάλυση τῆς οὐσίας δέν σήμαινε ἀπλῶς τήν αντικατάσταση δρισμένων συστημάτων ή συνθέσεων μέ ἄλλες, παρά τή ριζική άμφισβήτηση κάθε φιλοσοφυτής συστηματυτής και κάθε δυνατότητας σύνθεσης. Πρώτα-πρώτα, βέβαια, ή άμφισβήτηση τούτη στράφηκε ένάντια σε ίδεαλιστικές μονιστικές κατασκευές άλλά έξ αἰτίας τῆς έσωτερυτής της λογυτής άναγκαστικά ξπληξε στή συνέχεια όποιαδήποτε φιλοσοφία ἐπιδίωκε μιά συνεκτυκή γενυκή εὐκόνα τῆς πραγματικότητας καί ταυτόχρονα άντικειμενική γνώση σέ τούτην ή σ' έκείνη τήν παραλλαγή. "Όπως ή διάλυση τοῦ άντυκειμένου στόν χώρο τῆς ζωγραφικής συνόδευε μιάν άνατροπή όλόκληρης τής είκόνας τής πραγματικότητας μέσα σέ τούτη τήν τέχνη, έτσι καί ή καταστροφή τής ούσίας ή τοῦ μεμονωμένου πράγματος στόν τομέα τῆς φιλοσοφίας συμβάδιζε μέ τόν παραμερισμό της παραδοσιανής έννοιας της πραγματικότητας. Στόν βαθμό πού ή οὐσία μετατράπηκε σέ λειτουργικό σύστημα, τό μεμονωμένο πράγμα μετατράπηκε κι αύτό σέ σύστημα συμβάντων, κι αύτό πάλι έκανε εύλογη τήν άναζήτηση έσχατων συστατικών στοιχείων ή άτόμων. Μονάχα άπλά στοιχεία μπορούν ν' άλλάζουν συνεχῶς θέση καί νά ἔρχονται μεταξύ τους σέ καθαρά λειτουργικές σχέσεις άντίθετα, οἱ άναγναῖες συνδέσεις στοιχείων δέν μπορούν να νοηθούν απλώς ώς μεταβλητές λειτουργίες, παρά αναγναστικά έμφανίζονται ώς πάγιες οὐσίες. Είτε τώρα τά ἔσχατα στοιχεῖα είναι αίσθητήριες έντυπώσεις είτε φυσικά ή λογικά άτομα --- τό "Ολο καί κάθε ίδέα τοῦ "Όλου συντρίβονται, ὁ κόσμος γίνεται χαλαρό ἄθροισμα τυχαίων και άσυνεχών συμβάντων ή βιωμάτων, τά όποια συγκρατοῦνται μέ κατασκευές στό ἐπίπεδο τῆς θεωρίας. Ἡ κατάρρευση τῆς ίεραρχίας τῶν οὐσιῶν καί ἡ καιτάλυση τῆς ίδιας τῆς οὐσίας καιτέστησαν μέ τή σειρά τους άβάσιμη τή διάκριση μεταξύ πράγματος καθ' αύτό καί φαινομένου ή μεταξύ Είναι καί Ἐπίφασης, διάκριση, ή όποία είχε βέβαια μεταφυσυκή προέλευση, δμως συνέχιζε ν' άποτελεῖ συνηθισμένο καί προσφιλές καταφύγιο τοῦ ἀστικοῦ ἀγνωστικισμοῦ. Τώρα πιά δέν ὑπάρχει πάνω καί κάτω, μπρός καί πίσω: τά ἀπλά ἔσχατα στοιχεῖα τής γνώσης, τοῦ είναι ή τής λογικής βρίσκονται όλα πάνω στό ίδιο άβαθές ἐπίπεδο καί περιμένουν τόν μεγάλο μετασχηματιστή καί συνδυαστή. "Αν παραμερισθεί ή οὐσία, δέν ὑπάρχουν πάγιες ίδιότητες ή πάγια μεγέθη πού θά μπορούσαν νά βάλουν άπό μόνα τους δρια στή

συνδυαστική δραστηριότητα, όντας τά ίδια ώς έκ της ύφης τους εὐεπίφορα πρός όρισμένους μόνο καί όχι πρός όλους τούς συνδυασμούς τό τί θεωρεῖται τώρα ώς ἰδιότητα προσδιορίζεται μέ βάση όχι τήν ἐσώτερη ὑφή τοῦ πράγματος, ἀλλά παροδικές καί ἀδιάκοπα μεταβαλλόμενες σχέσεις καί λειτουργίες.

Στήν κοινωνική και πολιτική ίδεολογία της societas civilis, όπου δ γενετικός λόγος τῆς κοινωνικῆς τάξης πραγμάτων άναγόταν στή θεόδοτη ή φυσυκή τάξη, άνταποκρινόταν ή φιλοσοφυκή πίστη στήν όντολογυκή παγιότητα τῆς οὐσίας καί στήν ἱεραρχία τῶν οὐσιῶν μέ τήν κοινωνική καί πολιτική ίδεολογία τῆς ἀστικῆς τάξης, κατά τήν ὁποία οί κοινωνικές διαφορές στό πρακτικό ἐπίπεδο ἔχουν μέν οὐσιώδεις ἐπιπτώσεις, θεωρητικά δμως δέν μποροῦν νά θεμελιωθοῦν σέ κάποια οντολογία ή ανθρωπολογία καί γι' αὐτό εὐνοοῦν ἐκάστοτε διαφορετικά άτομα, συμβάδιζε ή φιλοσοφική πίστη ότι ίσως καί νά ὑπάρχουν οὐσίες, όμως αύτές είναι άδιάγνωστες ή σχηματιζόμενη δημοκρατική μαζυτή κοινωνία, στήν όποια ή κοινωνυτή κινητικότητα και ή έναλλαξιμότητα τῶν κοινωνικῶν ρόλων εἶναι κατ' ἀρχήν ἀπεριόριστες, ἐκφράσθηκε φιλοσοφικά μέ τήν πίστη ότι δέν ύπάρχουν ούσίες παρά μόνο συμβεβηκότα συνδεόμενα προσωρινά μεταξύ τους. Οἱ ἄμεσες άντιστοιχίες άνάμεσα στήν κρατούσα διδασκαλία περί ούσίας καί στίς !δεολογικές άντιλήψεις για τα άνθρώπινα πράγματα δέν παρατηρούνται όμως μονάχα στήν κοινωνική θεωρία. Η κατάλυση τής ούσίας έπηρέασε έξ ἴσου τό πεδίο τῆς άνθρωπολογίας, ὅπου μερικοί φιλόσοφοι, στό πλαίσιο τῆς πολεμικῆς τους ἐναντίον τῆς παραδοσιαικῆς ἔννοιας τής ούσίας, ύποτύπωσαν μιάν εἰκόνα γιά τόν ἄνθρωπο, ή ὁποία ἐλάχιστα ξεχώριζε ἀπό ἐκείνη τοῦ μοντέρνου μυθιστορήματος: ὁ ἄνθρωπος παρουσιαζόταν ώς ἀπλή δέσμη αἰσθητήριων ἀντιλήψεων, ἐντυπώσεων και συνειρμών, χωρίς πάγιο οὐσιακό πυρήνα και χωρίς σταθερή ταυτότητα καθοδηγούμενη ἀπό ὑπέρτερες νοητικές δυνάμεις. Από τή στιγμή πού ὁ ἐξωτερικός κόσμος άναλύθηκε σέ αἰσθητήριες ἀντιλήψεις ή ἐντυπώσεις, ἀναγκαστικά ἀναλύθηκε μέ παρόμοιο τρόπο καί ὁ ἄνθρωπος, ώσπου πιά δέν μπορούσε νά θεωρηθεί ούσιωσή ένότητα. Η κατάλυση τῆς ἀνθρώπινης οὐσίας ἦταν μέ ἄλλα λόγια ἀναγκαία συνέπεια τής κατάλυσης όλων των άλλων ούσιων — καί έκείνων έπίσης, τίς όποῖες ή ἀστυκή κοσμοθεώρηση είχε δημιουργήσει ώς ὑποκατάστατο τοῦ Θεοῦ γιά νά τίς χρησιμοποιήσει ώς βαθμίδες δικαιοδοσίας καί πηγές ἄντλησης ήθικών-κανονιστικών προστακτικών. 'Η Φύση, ή

'Ιστορία καί ὁ "Ανθρωπος, ὄντας τέτοιες ὑποστάσεις ἡ οὐσίες, κατέρρευσαν άπό κοινοῦ, και ίδιαίτερα ή κατάρρευση τοῦ 'Ανθρώπου είχε σοβαρές συνέπειες γιά τή φυσιογνωμία της μετααστυής φιλοσοφίας. Τώρα ήτων πιά δυνατόν νά έμφωνισθούν σχολές σκέψης, οι όποῖες τολμούσαν να άπομακρύνουν άπό τή φιλοσοφία όλα, όσα ίσαμε τότε συναρτιόνταν μέ τόν ἀστικό, δηλαδή ἀνθρωποκεντρικό και άνθρωπιστικό προσανατολισμό. 'Από τήν ἄποψη τόσο τοῦ περιεχομένου όσο καί της έσωτερυτής διάρθρωσης της φιλοσοφίας τούτο σήμαινε ότι ή γνωσιοθεωρία καί ή ήθυσή έν μέρει έξοβελίσθηκαν άμεσα καί έν μέρει άνομιορφώθηκαν ριζικά. Η άστυκή φιλοσοφική ήθυκή έθετε στό έπίκεντρο τό έλλογο ὑποκείμενο, καί ἀκόμη κι ὅταν δεχόταν ὅτι ἡ ψυχή αύτοῦ τοῦ ἀτόμου σέ τελευταία ἀνάλυση ἐλαύνεται ἀπό τά αἰσθήματα της ήδονης καί του πόνου, πάλι του άναγνώριζε την bανότητα διοχέτευσης τούτων τῶν αἰσθημάτων σύμφωνα μέ ήθακές ἐπιταγές. "Όλη αὐτή ή προβληματική γίνεται άδιάφορη άπό τή στιγμή πού έξ αίτιας της συνεπούς καταστροφής της έννοιας της ούσιας δέν μπορεί πιά νά γίνεται λόγος γιά ἄτομο καί ἐσωτερικό του κόσμο. 'Ως φιλοσοφικός κλάδος, ή ήθωτή δέν πραγματεύεται πιά άμεσα τήν ήθυτή συμπεριφορά, τίς ήθικές άρετές καί ύποχρεώσεις, παρά τίς άποφάνσεις πάνω σ' όλα αὐτά, τό νόημα, τή δομή καί τά κίνητρά τους μετατρέπεται έτσι σέ μεταηθυκή έρευνα. 'Αλλά καί ή γνωσιοθεωρία προϋπέθετε μιάν δρισμένη έσωτερυκή δργάνωση καί έπομένως τήν ούσιακά κατοχυρωμένη ὑαινότητα τοῦ γνωστικοῦ ὑποκειμένου νά πορίζεται γνώση μέσα ἀπό νοητικές πράξεις, ἀδιάφορο ἄν θεωρούσε ή ὅχι ὅτι οί πράξεις της νόησης κατάγονται άπό τίς αίσθήσεις: ή άκρα αίσθησιαρχία έτσι μι άλλιῶς ποτέ δέν χυριάρχησε στήν άστική γνωσιοθεωρία. Ένα έγω διαλυμένο καί στερούμενο οὐσίας δέν μπορούσε νά ναι ούτε γνωσιοθεωρητικό ούτε ήθυκό ύποκείμενο, μπορούσε νά 'ναι μόνον άντικείμενο κι όχι κυρίαρχος όργανωτής τῆς γνώσης. Μετά τήν ἐξάλειψη τοῦ ὀργανωμένου καί ὀργανωτυιοῦ γνωστικοῦ ὑποκειμένου μπήκε λοιπόν άναγκαστικά στή θέση τής γνωσιοθεωρίας, πού κυριαρχοῦσε ήδη ἀπό τόν 17ο αἰ. στή φιλοσοφία, ἡ λογυτή, μέσα στήν ὁποία δέν ἔμπαινε καθόλου τό πρόβλημα τοῦ γνωστικοῦ ὑποκειμέ-YOU.

Η μοντέρνα λογυκή ὑποτύπωσε το πρόγραμμά της ἀντιτιθέμενη στήν ἀξίωση τῆς ἀριστοτελυτῆς λογυτῆς νά παράσχει γνώση οὐσιῶν. Η λογυτή δέν ἔχει καμμιά σχέση μέ μιά τέτοια γνώση, καί ἀκριβῶς

γι' αύτό οἱ προτάσεις της είναι ταυτολογικές ἡ ἀναλυτικές: τό (ἐμπειρυκά δεδομένο) Είναι συλλαμβάνεται μονάχα με συνθετικές κρίσεις a posteriori, συνθετικές κρίσεις a priori δέν μποροῦν νά ὑπάρξουν, γι' αύτό καί τά μαθηματικά πρέπει νά θεμελιωθοῦν σέ ἀναλυτική, δηλαδή λογυκή βάση. "Αν τώρα ή γνώση της ούσίας δέν τίθεται ώς πρόβλημα, ή λογική έχει ν' ἀσχοληθεῖ ἀποκλειστικά μέ λειτουργίες καί σχέσεις καί νά παραμερίσει κατά το δυνατόν τήν παραδοσιακά νοούμενη διάκριση μεταξύ ύποκειμένου καί κατηγορήματος μέσα στήν κρίση. Ή λογυκή πού προσανατολίζεται στό ύποκείμενο άντικαθίσταται από μιάν ἄλλη, όπου στό προσκήνιο στέκει τό κατηγόρημα, γιατί τό κατηγόρημα δείχνει τή λειτουργία, δηλαδή τό σύνολο τῶν σχέσεων, μέσα στίς όποιες μπορεί να βρεθεί τό ύποκείμενο, τό ύποκείμενο καταποντίζεται έτσι μέσα στό σύνολο τῶν σχέσεων ή τῶν κατηγορημάτων του. Μπορεῖ βέβαια νά φαίνεται ότι τό ὑποκείμενο δέχεται ἐντός του όλα του τά κατηγορήματα, όμως τοῦτο σημαίνει ἀπλῶς ὅτι δέν ἀποτελεῖ τίποτε ἄλλο καί τίποτε περισσότερο ἀπό τό ἄθροισμα τῶν δυνατών κατηγορημάτων του. Οἱ ἔννοιες ή τά ὑποκείμενα πρέπει λοιπόν νά διαμορφώνονται μέσα στήν κρίση καί διά μέσου τής κρίσης. σέ ἀντίθεση πρός τήν ἀριστοτελική λογική, ἡ μοντέρνα ξεκινᾶ ἀπό τήν κρίση καί όχι ἀπό ἔννοιες, οἱ ὁποῖες ὁρίζονται μέ βάση μιάν άφαιρετική διαδυαισία. Η Ισοπέδωση των ούσιανών διαφορών χάρη στήν άπορρόφηση τοῦ ὑποκειμένου ἀπό τίς σχέσεις καί τίς λειτουργίες του ή τῆς ούσίας ἀπό τά συμβεβηκότα όμογενοποιεῖ ἐσωτερικά τήν κρίση καί άπλώνει τά συστατικά της στοιχεῖα πάνω σ' έναν ένιαῖο λογικό χῶρο. Καί έπειδή ή καταστροφή τῆς οὐσίας ἀναγκαστυιά συμβάδισε μέ τήν κατάρρευση τής ἰεραρχίας τῶν οὐσιῶν, γι' αὐτό τώρα οἱ λογικές προτάσεις βρίσκονται όλες πάνω στό ίδιο ἐπίπεδο, δηλαδή ἀπό τήν ἄποψη της τιμης άληθείας τους είναι κατ' άρχην ισότιμες και δέν ύπαρχει μεταξύ τους καμμιά σχέση έξάρτησης άναγόμενη σέ διαφορές όντολογικής περιωπής. Στόν κατατμημένο σέ άτομα κόσμο άντιστοιχοῦν άτομικές προτάσεις, οἱ ὁποῖες συνδέονται μέ τυπικούς κανόνες προκειμένου νά σχηματίσουν προτάσεις μοριακές, ένῶ τά κριτήρια, μέ βάση τά όποῖα κρίνεται ἡ άλήθεια τούτων τῶν προτάσεων, ἔχουν χαρακτήρα λογικό καί τυπικό, δχι όντολογικό. Η όλέθρια, όπως φαίνεται τώρα, συνύφανση παραδοσιασής λογυής καί παραδοσιασής όντολογίας ἀποδίδεται στήν παραπλανητική ἐπίδραση τῆς γλώσσας, τῆς όποίας ή γραμματική καί τό συντισκτικό ύποβάλλουν, όπως λέγεται, άνεπίτρεπτες ύποστασιοποιήσεις καί ούσιαστικοποιήσεις καθώς καί μιάν άντίστοιχη κατανόηση τοῦ Είναι καί τοῦ κόσμου. "Ωστε ή συστηματική ἀπασχόληση μέ τή γλώσσα, πού ἀποτελεῖ χαρακτηριστικό γνώρισμα τῆς φιλοσοφίας ἀπό τό 1900 καί στό ἐξῆς, ἀποτελεῖ συνέπεια τῆς ἐπιδίωξης νά θεμελιωθεῖ μιά καινούργια λογική, ἡ ὁποία θά ἔπαιρνε ὡς ἀφετηρία της τό γεγονός τῆς κατάλυσης τῆς οὐσίας. 'Από τήν προσπάθεια τούτης τῆς λογικῆς νά ξεφύγει ἀπό τἰς ἀπάτες καί τίς παγίδες τῆς γλώσσας προέωψε ὁ χαρακτήρας της ὡς συμβολικῆς

λογυής.

Η άποκοπή άπό τήν άντολογική προβληματική, πού άκολούθησε τήν καταστροφή της ούσίας, δέν σημάδεψε μονάχα τή μελλοντική πορεία τῆς λογικῆς. Ἡ λογική ὡς λόγος περί προτάσεων ἀντικατέστησε κατά μέγιστο μέρος τόν λόγο περί τῶν πραγμάτων, ἀλλά κι έκει όπου συνέχισε να γίνεται λόγος για τα πράγματα, τοῦτο γινόταν μέ την ενδόμυχη πεποίθηση ότι τα πράγματα δέν συλλαμβάνονται ώς πρός τήν ύφή τους, άλλά μονάχα σύμφωνα μέ συμβατικά κριτήρια. Η διαμόρφωση τής μοντέρνας λογυής καί ή άνοδος τοῦ συμβατικισμοῦ είναι παράλληλα καί συγγενή φαινόμενα, μολονότι πρέπει νά παρατηρήσουμε ότι ή μοντέρνα λογική έξ άρχῆς ἔπρεπε νά ξεκόψει ἀπό τήν ίδεα της ούσίας, ένω ο συμβατικισμός γεννήθηκε στό πλαίσιο του άστικοῦ άγνωστικισμοῦ καί μόνο βαθμηδόν συμμάχησε μέ τά λογικάάναλυτικά φιλοσοφικά ρεύματα. Καί έδῶ ἔχουμε μιά περίπτωση ὅπου ένα στοιχείο της αστυκής σύνθεσης αύτονομήθηκε καί τελικά στράφηκε ένάντια στή σύνθεση ώς "Ολο. 'Η άντίληψη ότι ή ούσία ή τό πράγμα καθ' αύτό δέν μπορεί να γνωσθεί ένθαρουνε αναγκαστικά τίς συμβατυαστικές τάσεις, γιατί ή όμολογούμενη άνωανότητα τοῦ γνωρίζοντος νά φτάσει ώς τό όντολογικό βάθος των πραγμάτων μεθερμηνευόταν μέ την έννοια ότι η γνώση τοῦ άντικειμένου πρωτικά ἰσοδυναμεῖ μέ τή διαμόρφωσή του ή και τή δημιουργία του άπό μέρους τοῦ γνωρίζοντος ύποκειμένου καί τοῦ γνωστικοῦ του τρόπου, όταν παραμερίζεται a limine τό μεταφυσικό πρόβλημα της άντικειμενικής ύφης τοῦ Είναι, ἐφ' δσον γίνονται δεκτά τά δρια τῶν γνωστικῶν μας δυνάμεων, τότε ή γνώση μπορεί να ναι μονάχα σύμβαση ή πλασματυκή κατασκευή. 'Ο συμβατικισμός φτάνει στήν άντιμεταφυσική άποκορύφωσή του χάρη στή σύνδεσή του μέ τή μοντέρνα λογυκή, όπότε όλα, όσα βρίσκονται πέρα ἀπό τά δρια τῆς συμβατυτῆς γνώσης, θεωροῦνται στερημένα νοήματος, ήτοι πρωκτικώς ἀνύπαρκτα ή πραγματικότητα

συμπίπτει μέ ό,τι μπορεί νά γνωσθεί συμβατικά καί νά είπωθεί. Στά ίδια χονδρικά πορίσματα κατέληξαν κατά μεγάλο μέρος καί οἱ πραγματιστικές θέσεις, οἱ ὁποῖες βέβαια ἀρχικά ἐμφανίσθηκαν ὡς μετεξέλιξη άστικῶν ἐμπειριστικῶν καί θετιμιστικῶν κοινῶν τόπων, ἀλλά ώθούμενες ἀπό τήν ἔντονη πολεμική έναντίον μονιστικών ίδεαλισμών γρήγορα ἔφθασαν στήν ἀποδοχή ἐνός ἀκραίου ἀντολογικοῦ πλουραλισμοῦ καί στή συναφή ἀπόρριψη κάθε συνθετικής ἐρμηνείας τοῦ κόσμου. Στόν βαθμό πού οἱ προγματιστές συνέχισαν νά ὑπερασπίζουν ἀστικές χοινωνικές και ήθικές άξίες, τό έκαναν γιά λόγους πού πήγαζαν έξ ίσου όσο καί τό ίδιο τό πραγματιστικό γνωστικό ίδεῶδες ἀπό μιά συμβατικιστική τοποθέτηση. 'Η άποσύνδεση τῆς ἀλήθειας άπό τήν ώφελιμότητα στόν τομέα τῶν ἀξιῶν ἀντιστοιχοῦσε στήν ἀντίθεση μεταξύ γνώσης τῆς οὐσίας καί σύμβασης στόν τομέα τόν γνωστικό, καί ἔφερε τόν πραγματισμό κοντά στή σχετυαστυκή κοινωνιολογία, πού κι αὐτή μέ τή σειρά της, όπως θά δοῦμε ἀμέσως, ὑπέσκαψε τήν ἀστική κατανόηση τοῦ ἀνθρώπου καί τῆς ἰστορίας.

' Η άναλυτική κατεύθυνση στή φιλοσοφία πίστευε ότι βρίσκεται σέ συμφωνία μέ τίς θετικές ἐπιστῆμες καί κατανοούσε τόν ἐαυτό της ὡς έπιστημονική φιλοσοφία ύπό τήν έννοια τοῦ γνωστικοῦ ἰδεώδους τούτων τῶν τελευταίων. Ἡ ἐπανάσταση πού συντελέσθηκε γύρω στό 1900 στόν χώρο τών φυσικών έπιστημών σήμαινε γι' αὐτήν έν μέρει μιάν ἐπιβεβαίωση κι ἐν μέρει μιά νέα πηγή ἔμπνευσης — ἄλλωστε οί άπαρχές της προηγήθηκαν χρονολογικά άπό τούτη τήν ἐπανάσταση καί συνυφάνθηκαν πολλαπλά μαζί της. Πολύ διαφορετικά έμφανιζόταν καί κατανοούσε τόν έσωτό της ή δεύτερη μεγάλη άντιαστική κατεύθυνση μέσα στή φιλοσοφία. 'Εδῶ κλώθονταν πάλι καί πάλι οἱ μεγάλοι φιλοσοφικοί μύθοι γιά τό Είναι, τό Υπερβατικό, τήν (ύλική ή πνευματική) 'Αρχέγονη Πηγή κτλ., καί μάλιστα συχνότατα στό πλαίσιο προσπαθειών γιά τήν ἀναβίωση τῆς μεταφυσυέῆς. "Ομως ἡ μεταφυσυτή τούτη δέν άκολουθούσε ούτε τήν παλιά μεταφυσυτή τής ούσίας ούτε καί τήν αστική δυαρχία, ή όποια πίσω από μιά νομοτελή ή ύποστασιοποιημένη καί έξιδανικευμένη φύση ἐπέτρεπε νά φυτοζωεῖ ένας μάλλον άβλαβής Θεός. 'Απεναντίας, είχε μονιστικό προσανατολισμό καί, μολονότι σέ έλάχιστες μόνο περιπτώσεις όμολογοῦσε ρητά πίστη στήν πνευματοκρατία ή στόν ύλισμό, ώστόσο ήθελε ν' άγνοεῖ τούς παραδοσιακούς χωρισμούς μεταξύ πνεύματος καί ύλης, Είναι καί 'Επίφασης, 'Υπερβατικοῦ καί 'Εμμενοῦς, οὐσίας καί συμβεβηκότων

 χωρισμούς, τούς ὁποίους ἡ ἀστυκή φιλοσοφία τούς ἔπαιρνε στά. σοβαρά και άκριβῶς γι' αὐτό ήθελε νά τούς άντιμετωπίσει ἔτσι, ὥστε και τά δύο τους μέλη νά συνυπάρξουν κατά τό δυνατόν εἰρηνικά στό πλαίσιο μιᾶς σύνθεσης. Τοῦτο τό ἰδεῶδες τῆς πολυδιάστατης σύνθεσης οντολογικά έτερογενών μεγεθών παραγκωνίσθηκε τώρα άπό την ίδέα ένος οντολογικά ένιαίου "Ολου, ο θεϊσμός καί ο ντεϊσμός έπισκιάσθηκαν άπό νέες έκδόσεις μονιστικών κατασκευών ή θεωριών περί της έκπόρευσης τῶν πάντων ἀπό τό "Εν" ἐπειδή ὅμως ὅλα αὐτά ἔτσι κι άλλιῶς δέν φαίνονταν ὑιανά νά συγκινήσουν τούς πολλούς, ἡ πολεμική τῶν νέων μεταφυσυκῶν στράφηκε κυρίως ἐναντίον τῆς ἐπιστήμης ἡ άφιβέστερα έναντίον έκείνου, τό όποῖο οἱ ἴδιοι θεωροῦσαν ώς μυωπία τοῦ ἐπιστημονιστικοῦ τρόπου σκέψης. Στήν ἐπιστημονική ὀρθολογικότητα καί στίς θύραθεν έπαγγελίες τῆς ἐπιστήμης καί τῆς τεχνυσῆς αντιπαρατέθηκαν ανώτερες ένοράσεις καθώς καί μια αντίληψη για τήν ούσία καί τόν προορισμό τοῦ ἀνθρώπου, ἡ ὁποία βασιζόταν στήν άποδοχή τοῦ ριζώματός του μέσα στό Είναι πέρα ἀπό κάθε γνωστική ή πρακτυκή σκοποθεσία. Μέ την έννοια αύτην ο άνθρωπος δέν θεωρεϊται πιά ώς animal rationale, όμως ή άνορθολογικότητά του δέν έρμηνεύεται ώς άνησυχητικό σύμπτωμα τῆς χυριαρχίας τῶν ζωικῶν δρμεμφύτων έντός του, παρά άντίθετα συνδέεται μέ τήν ἰκανότητά του νά ύψώνεται σέ πράγματα καί σέ άλήθειες πού βρίσκονται πάνω άπό τή νοητική δύναμη τῆς ἐπιστήμης. Στή μυθολογική φιλοσοφία ὁ ἄνθρωπος ούτε έξαφανίζεται ούτε ξεθωριάζει, όπως συμβαίνει σέ μεγάλη Εκταση στήν άναλυτική κατεύθυνση της φιλοσοφίας, όμως ή είκόνα τοῦ ἀνθρώπου ἀλλάζει δραστικά σέ σύγκριση μέ τήν άστική. 'Αντίστοιχα μετατοπίζονται τά κέντρα βάρους μέσα στούς φιλοσοφικούς χλάδους, έφ' όσον ή γνωσιοθεωρία καί ή ήθυσή, οί όποῖες προϋπέθεταν μιάν όρισμένη εἰκόνα γιά τόν ἄνθρωπο καί ξεκινώντας ἀπ' αὐτήν πραγματεύονταν έτσι ή άλλιῶς τίς σχέσεις νόησης καί αἰσθήσεων ή Λόγου καί ψυχορμήτων, δέν βρίσκονται πιά στό ἐπίκεντρο. Πρό παντός ή ήθυσή παύει νά 'ναι άμεσα ή έμμεσα διδασκαλία περί άρετῶν, καί ο λόγος γιά τήν προσιτυκή συμπεριφορά τοῦ άνθρώπου ἀφορᾶ τά διλήμματά του μέσα στίς ύπαρξιωκές καταστάσεις όπου ρίπτεται μοιραΐα. Ἡ προσωπική ἀπόφαση ἀποκτᾶ μεγαλύτερη σημασία ἀκριβῶς έπειδή λείπουν τά σταθερά άστικά σημεΐα προσανατολισμού, χωρίς νά μπορούν ν' άναπληρωθούν εύκολα άπό τήν ύποτιθέμενη όντολογωή άναφορά σ' ένα Υπερβατικό άόριστο ώς πρός τό περιεχόμενό του ή

σ' ένα νεφελώδες Είναι. Γι' αὐτό καί ὁρισμένοι προτιμοῦν νά λάβουν τούτη τήν ἀπόφαση δίχως καμμιά τέτοια ἀναφορά, ὡς ἀθεϊστές ή καί μηδενιστές στηριζόμενοι στόν ἐαυτό τους. Στήν περίπτωση αὐτήν προβάλλονται ἀκτιβιστικά πρότυπα, σάν κι αὐτά πού ήδη συναντήσαμε στό μοντέρνο μυθιστόρημα.

Στόν χώρο των ἐπιστημών τοῦ πνεύματος ἤ τοῦ ἀνθρώπου ἡ ἀποφασιστική τροπή έγινε μέ τόν παραγκωνισμό τῆς ἱστορίας ἀπό τήν κοινωνιολογία ή της ίστορυτης θεώρησης άπό την κοινωνιολογυτή, ήδη στίς τελευταϊες δεκαετίες του 19ου αί. Καί στην περίπτωση αὐτήν είχαμε έναν διαχωρισμό μεγεθών άρχικά συνυφασμένων, καί άκολούθως τή διαμφισβήτηση τοῦ ένός ἀπό τή σκοπιά τοῦ ἄλλου. Ἡ ἀστυή τάξη ἐκπροσωποῦσε τὴν κοινωνία, ἡ ὁποία βέβαια περιχαρακωνόταν κατά τό δυνατόν ἀπένωντι στό κράτος, ἀλλά καί σέ συμμαχία μέ τό (μοντέρνο) χράτος είχε νυκήσει τή societas civilis. Ίστορία καί κοινωνιολογία ἀποτελοϋσαν ἀκριβώς τίς ἐπιστῆμες τῆς κοινωνίας ἐκείνης, τῆς ὁποίας ἡγέτης αἰσθανόταν ἡ ἀστυκή τάξη. Στούς προεπαναστατικούς ίδεολογικούς άγῶνες της έπιστράτευσε τήν Ιστορία, άφ' ένός γιά νά προασπίσει τήν έγκόσμια δραστηριότητα καί άποστολή τοῦ άνθρώπου ενάντια στή μονομερή του ύποταγή στό Υπερβατικό καί άφ' ετέρου γιά νά θεμελιώσει τήν ίδεα της προόδου, ή όποία σκόπευε νά δείξει σε δλους δτι ή νίκη της άστικης τάξης είναι άναπόδραστη. "Ομως ήδη στήν έποχή τοῦ Διαφωτισμοῦ όρισμένα Ιστοριογραφικά **ἔργα είχαν ἔντονη κοινωνιολογική χροιά, καί μάλιστα γράφτηκαν ἔργα** πού ἐπιχειροῦσαν κοινωνιολογικές ἀνασυγκροτήσεις τοῦ ἰστορικοῦ ὑλικοῦ (καί ὑπό μορφή περιοδολογήσεων). Πολεμικός στόχος αὐτοῦ τοῦ κοινωνιολογικοῦ προσανατολισμοῦ ήταν νά άποδειχθεῖ ὅτι ὁ ἄνθρωπος ριζώνει ολόπλευρα σέ γεωγραφυιούς, οἰκονομικούς καί ἄλλους ύλικούς παράγοντες κι ότι ἐπομένως μόνο μέ βάση αὐτούς τούς παράγοντες κι δχι μέ βάση πνευματοκρατικές-θεολογικές προϋποθέσεις μπορεί να κατανοηθεί ή υφή και ή δράση του. Ἡ διπλή και σχεδόν ταυτόχρονη άνακάλυψη της Ιστορίας καί της κοινωνιολογίας έκανοποιούσε έτσι χάμποσες συναφείς ίδεολογυσές άνάγκες, διμως έχλεινε μέσα της τό σπέρμα μιᾶς λογικῆς ἀντίφασης. Γιατί ή κοινωνιολογική θεώρηση τόνιζε, όπως ήτων φυσικό, τίς ύπερπροσωπικές ή άπρόσωπες χινητήριες ή διαμορφωτικές δυνάμεις μέσα στό είναι καί στό γίγνεσθαι των ανθρώπινων κοινωνιών, ένω απεναντίας ή ένασχόληση μέ τήν ίστορία, πού στόν χωρισμό της ἀπό τήν κοινωνιολογία ήταν πρό

παντός πολιτική ἱστορία, ὑπέβαλλε τήν ἰδέα νά μεταβάλει κανείς τόν ἀστικό ἀτομικισμό ἀπό κανονιστικό αἴτημα σε ἐρμηνευτική ἀρχή καί νά κατανοήσει τήν ἱστορική πορεία ὡς ἀποτέλεσμα τῶν ἐνεργειῶν περισσότερο ἢ λιγότερο μεγάλων ἀτόμων ὅποτε ἀντιθέτως ἡ πορεία αὐτή δέν θεωροῦνταν ὡς διαδοχή μεμονωμένων συμβάντων, τά ὁποῖα θά μποροῦσαν νά ἔχουν καὶ ἄλλη ἔκβαση, παρά ὡς συνεκτική ἐξέλιξη πού βαίνει πρός ἔναν μεγάλο σκοπό, τότε τά (μεγάλα) ἄτομα βλέπονταν ὡς συνειδητοί ἢ ἀσυνείδητοι φορεῖς τῶν κρυφῶν προωστήριων δυνάμεων τῆς ἱστορίας. Ἡ ἐσώτερη ἔνταση ἀνάμεσα σέ κοινωνιολογική καὶ ἱστορική θεώρηση, ἄν καὶ ἐμφανίσθηκε ἀπό νωρίς, ἔγινε σαφῶς ἀντιληπτή μόνον ὅταν ἡ κοινωνιολογία ἄρχισε νά ἐπισκάζει τήν (πολιτική) ἱστορία καὶ νά ἀντιμάχεται τόν ἀστικό ἀτομικισμό ὅχι μόνο στό ἐπίπεδο τῆς ἐρμηνείας τῆς ἱστορίας, ἀλλά καὶ συμμαχώντας συχνά μέ τό σοσιαλιστικό κίνημα ὡς ἡ οἰονεί ἐπίσημη ἐπιστήμη του.

Καθώς ή έπιστημολογυκή έπυκράτηση μιᾶς κοινωνιολογίας, σέ μεγάλο βαθμό ἀποκομμένης ἀπό τήν πολιτυκή ἱστορία, ἔκανε νά ξεθωριάζουν οἱ ἀστικές ἀντιλήψεις γιά τόν ρόλο τοῦ ἀτόμου στήν ἱστορία, ταυτόχρονα έθεσε σέ ένέργεια καί μιά συστηματική άναθεώρηση τῆς. άστυκής εὐκόνας γιά τόν ἄνθρωπο. Τό άστυκό ὑποκείμενο ούτε νά άρνηθεϊ ούτε καί νά ξεριζώσει ήθελε τίς άνορθολογικές του ροπές, ώστόσο πίστευε ότι μέ τόν Λόγο μπορούσε νά μετατρέψει τήν τυφλή έγωμανία σέ πεφωτισμένη φιλαυτία καί τελυαί νά συμμορφώσει τήν ήθυτή του συμπεριφορά με οίκουμενικές και αιώνιες άξίες έπι πλέον νόμιζε ότι, παρά τά δρια τῶν γνωστυιῶν του δυνάμεων καί τήν άδυνατότητα γνώσης τοῦ πράγματος καθ' αὐτό, μπορεῖ νά συγκροτήσει μιά ξεκάθαρη κοσμοεικόνα μέ ἰσχύ άντικειμενική καί διαρκή. Ακριβῶς αὐτήν τήν πίστη, ὅτι δηλαδή τό animal rationale εἶναι σέ θέση νά ξεπεράσει στό ήθικό ἐπίπεδο τή σχετικότητα τῶν ἀξιῶν καί στό γνωστικό ἐπίπεδο τά ὅρια τῶν ὑποκειμενικῶν προοπτικῶν, τήν τσάκισε ή κοινωνιολογία, ἄν κρίνουμε τήν ἐπίδρασή της συνολυκά. Γενικά έδραίωσε την έντύπωση, ότι οι κοσμοεικόνες δέν αποτελούν έργα τού Λόγου καί της νοητικά ἐπεξεργασμένης ἐμπειρίας, παρά ἰδεολογήματα, τά όποῖα προβάλλουν ἀξιώσεις χυριαρχίας καί κοινωνικά συμφέροντα μέσα στήν ύφή τοῦ Είναι, ήτοι προσδιορίζονται θεμελιακά ἀπό μιάν (άτομυσή ή συλλογυσή) ύποκειμενυσή προοπτυσή. 'Ιδεολογήματα θεωρήθηναν διμως δχι μόνον οι ποσμοεικόνες, άλλά και οι άξίες, οι δποΐες έρμηνεύθηριαν ώς συναρτήσεις κοινωνικών διναγκών ή άξιώ-

σεων Ισχύος καί όχι ώς προσπάθειες βαθμιαίας προσέγγισης ἀπόλυτων ίδεωδών οι άξίες δένονται με αισθήματα καί έπιθυμίες ή μέ θεσμούς και μηχανισμούς κυριαρχίας, ἐπιβοηθοῦν τήν ὁμαλή πορεία τής κοινωνικής ζωής καί τή συνοχή τοῦ κοινωνικοῦ συστήματος. 'Ανάμεσα στόν φιλοσοφικό συμβατικισμό ή πραγματισμό καί στόν κοινωνιολογικό σχετιμισμό ύπάρχει μιά προφανής κοινότητα κατεύθυνσης, ή όποία παρά τή διαφορά τῶν ἀποχρώσεων καί τῶν ὑποκειμενικών προθέσεων μεταφράσθηκε σέ κοινότητα ἐπίδρασης: ήθική καί άλήθεια δέν ὑπάρχουν καθ' αὐτές καί σέ ἀμιγή κατάσταση, ὑπάρχουν μονόχα συμβάσεις, πού δημιουργούνται άπό τή σύμπραξη κοινωνικών καί άνθρωπολογικών παραγόντων καί μπορούν νά παραλλάσσουν έπ' άπειρον. Πρέπει βέβαια νά ύπενθυμίσουμε ότι ὁ σχετυασμός αὐτός είχε ήδη στήν έποχή τοῦ Διαφωτισμοῦ έπιστρατευθεί έναντίον τοῦ θεολογικοῦ ἀνιστορικοῦ οἰκουμενισμοῦ, ὡστόσο τό ἀστικό χύριο ρεῦμα τοῦ Διαφωτισμοῦ είχε διαχωρίσει τή θέση του ἀπό τίς άκραῖες μηδενιστικές έκδυχές τοῦ σχετικισμοῦ καί τόν μετρίασε μέ τή βοήθεια τοῦ δικοῦ του κανονιστικοῦ οἰκουμενισμοῦ. Από τήν πλευρά του, ό μοντέρνος χοινωνιολογικός σχετικισμός άμφισβήτησε όλους τούς οίχουμενισμούς ανεξαιρέτως, καί ώς πρός τοῦτο ἔκαιμε κάτι πού συναντήσαμε καί σε άλλους τομείς της πνευματυκής παραγωγής, δηλαδή έστρεψε τή μιά ἔποψη τῆς ἀρχυιῆς ἀστυιῆς σύνθεσης ἐνάντια στήν ἄλλη καί έτσι κατέστρεψε τη σύνθεση στό σύνολό της, αφήνοντας συνάμα νά έννοηθεϊ ότι οἱ ἀνθρωπολογικές της προϋποθέσεις ήσαν ἐσφαλμένες: αν οί κοσμοεικόνες καί οἱ ἀξίες εἶναι ἰδεολογήματα μέ κοινωνικά προσδιορισμένη λειτουργία, τότε προφανώς ή σχέση Λόγου καί ψυχορμήτου μέσα στόν άνθρωπο πρέπει νά άποτιμηθεί διαφορετικά άπ' ό,τι στήν προοπτυκή τῆς ἀντίληψης γιά τό animal rationale ὁ Λόγος δέν είναι έπομένως χυρίαρχος νομοθέτης ή χανονιστυκή βαθμίδα δικαιοδοσίας με οἰκουμενικές ἀξιώσεις, παρά δργανο στήν ὑπηρεσία τῆς ἀτομωτής καί συλλογωτής αὐτοσυντήρησης - στήν ὑπηρεσία τής ἰσχύος ύπό τήν εύρύτατη έννοια τοῦ δρου. Τά ἐπιχειρηματολογικά της ἐργαλεῖα καί τά ἡθικά ἡ καί θεωρητικά συμπεράσματά της ἐξαρτῶνται ἀπό τόν φορέα, τόν τόπο καί τόν χρόνο, όπότε γεννιέται ἄπειρη ποικιλία έρμηνειών τοῦ κόσμου και άξιων ές ἀεί ἀσυμβίβαστων μεταξύ τους. Ο αύθαίρετος χαρακτήρας τοῦ Δέοντος κάνει μέ τη σειρά του τό γάσμα ἀνάμεσα σέ Είναι καί Δέον όλο καί βαθύτερο, ήτοι ή φύση καί ο άνθρωπος χάνουν τίς έμφυτες κανονιστικές τους διαστάσεις, βουβαίνονται ἀπό κανονιστική ἄποψη, καί οἱ κανονιστικές ἀρχές, παρ' ὅλη τήν πρακτική τους ἀναγκαιότητα, ἀναδύονται ἀπό ἕνα ὀντολογικό κενό ὡς προϊόντα ὑποκειμενικῶν ἀποφάσεων. ᾿Ακριβῶς ἡ πεποίθηση γιά τή σχετικότητα τῶν ἀξιῶν ἐξωθεῖ τήν κοινωνιολογία νά διεκδικήσει

χαί να έφαρμόσει τήν άξιολογική έλευθερία.

'Ο παραγκωνισμός της έστορίας άπό την κοινωνιολογία σήμαινε ότι σ' έναν νευραλγικό τομέα των έπιστημων τοῦ άνθρώπου τά πράγματα τοῦ ἀνθρώπινου σύμπαντος στό ἐξῆς γίνονταν ἀντιληπτά στήν προοπτυκή τοῦ χώρου κι όχι τοῦ χρόνου. "Αν άναλογισθοῦμε τίς ὑφολογικές καί δομικές άναλογίες άνάμεσα στίς άπαρχές τοῦ άστικοῦ μυθιστορήματος καί στίς άπαρχές τῆς ἀστικῆς ἱστοριογραφίας κατά τόν 18ο αί., ποτέ δέν θά μᾶς παραξενέψει ή διαπίστωση ότι ή κοινωνιολογία άντικατέστησε τήν ἱστορία κατά τήν ίδια έννοια καί μέ τίς ίδιες συνέπειες γιά τήν αϊσθηση τοῦ κόσμου όπως καί τό μοντέρνο μυθιστόρημα άντυκατέστησε τό Bildungsroman καί στίς δυό περιπτώσεις ή συνύπαρξη μέσα στόν χῶρο ἐπικράτησε ἀπέναντι στή διαδοχή μέσα στόν χρόνο. ή ροή τῶν γεγονότων μέσα στόν χρόνο, ὅπως τήν περιέγραφε συνήθως ή Ιστορία, κάνει τόπο σέ πάγιους τύπους καί σταθερές δομές, δπου τά μεμονωμένα συμβάντα ή έχουν καινούργια, δηλαδή τυπική, θέση και άξια ή δέν έχουν καμμία άπολύτως. Μέσα στούς τύπους, τούς όποίους πρέπει νά καταρτήσει ή κοινωνιολογία ώς έπιστήμη, συμπυχνώνονται καί τυποποιούνται συμβάντα καί φαινόμενα άπό έντελώς διαφορετικούς χρόνους, ήτοι δσα είναι σκόρπια μέσα στόν χρόνο τώρα μαζεύονται μέσα σ' έναν καί μόνο χώρο. Ο χρόνος αϊρεται καθώς πράγματα πού χρονικά ἀπέχουν μεταξύ τους συμπαρατίθενται γιά νά συγκριθούν ή γιά νά άντιδιασταλούν, καί διερευνώνται ή διατάσσονται με γνώμονα όχι τή χρονική τους έποψη, άλλά δομικά κριτήρια, τά όποϊα είναι διαχρονικά καί ώς έκ τούτου ύπερχρονικά ή ένα είδος άχρονων σταθερών. 'Ασφαλώς, ή γενετυκή-χρονυκή και ή μορφολογική-δομωτή ἀνάλυση μπορούν κατά διαφόρους τρόπους νά άλληλοσυμπληρωθούν, νά έναλλαγούν ή νά ἰσοζυγιαστούν, όταν όμως έπισκοπήσουμε τή συνολυκή έξέλιξη της κοινωνιολογίας, τότε καταφαίνεται δτι τό Ιστορικό της περιεχόμενο έγινε δλο καί πιό Ισχνό. Τά πρῶτα μεγάλα κοινωνιολογικά συστήματα έμφανίσθημαν σε έποχή, δπου ή Ιστορία καί ο ιστορικός έξελικτισμός δέν είχαν γνωρίσει ακόμη τό ύψιστο σημείο της όρμης τους, και προσπάθησαν όρφιβώς νά περιοδολογήσουν τήν ίστορυκή έξέλιξη γιά νά καταρτίσουν τύπους, οἱ ὁποῖοι

διαδέχονταν ὁ ἔνας τόν ἄλλο μέσα στόν χρόνο. Ἡ ιστορικά κορεσμένη κοινωνιολογία, ἡ ὁποία βρισκόταν κάπου ἀνάμεσα στόν ἐξελικτισμό καί στήν κοινωνιολογία, καταποντίσθηκε κι αὐτή στόν βαθμό πού ξέφτισε ἡ πίστη τῆς ἀστικῆς τάξης στήν πρόοδο καί μαζί της κλονίσθηκαν οἱ συναφεῖς καινονιστικές τοποθετήσεις, γιά νά ἀντικατασταθοῦν εἴτε ἀπό ἱστορικά προσανατολισμένες κοινωνικοπολιτισμικές τυπολογίες, στίς ὁποῖες οἱ τύποι ταυτίζονταν μέ ἱστορικούς κύκλους, εἴτε, καὶ πρό παντός, ἀπό ἔντονα τυποποιημένες συλλήψεις, στίς ὁποῖες οἱ χρησιμοποιούμενες κατηγορίες πρόβαλλαν ἀξιώσεις οἰκουμενικῆς, ἤτοι διαχρονικῆς ἡ ὑπεριστορικῆς ἰσχύος. Αὐτή ἡ τάση συνοδεύθηκε γιά εὐνόητους λόγους ἀπό τὴν προσπάθεια ἀνάλυσης τοῦ κοινωνικοῦ στοιχείου σέ ἔσχατα συστατικά ἡ σέ ἔσχατες δομές, τῶν ὁποίων ὁ διαφορετικός συνδυασμός ἡ ἡ διαφορετική περιπλοκότητα ἀπό τόπο σέ τόπο κι ἀπό χρόνο σέ χρόνο δημιούργησε, καθώς λέγεται, τὴν ποικιλία τῶν ἱστορικά μαρτυρημένων κοινωνικῶν σχηματισμῶν.

΄ Η μοντέρνα γλωσσολογία ἄσκησε πρός αὐτήν τήν κατεύθυνση μεγάλη μεθοδολογική έπιρροή πάνω στήν έξέλιξη τής κοινωνιολογίας καί της εθνολογίας, γιατί ήταν ή πρώτη επιστήμη τοῦ άνθρώπου πού διαμφισβήτησε άνοιχτά τό πρωτείο τῆς Ιστορίας και τῆς Ιστορυίῆς θεώρησης. Διαμιορφώθηκε ακριβώς την έποχή δπου συντελούνταν σέ πολλούς τομείς τουτόχρονα ή μετάβαση άπό τό συνθετικό-έναρμονιστικό στό άναλυτικό-συνδυαστικό σχήμα σκέψης καί άπέκτησε έξαιρετική έπιστημολογική σημασία άκριβῶς ἐπειδή ἄσκησε μέ ἀξιοπρόσεκτη σαφήνεια καί συνέπεια τόν παραμερισμό τοῦ ἰστορικοῦ-χρονικοῦ παράγοντα, τή χωροποίηση τῆς ἀντίληψης, τήν κατάτμηση όλοτήτων σέ άτομα καί τό παιγνίδι των συνδυασμών. "Ηδη ή θεμελιώδης διάχριση ανάμεσα σε διαχρονία και συγχρονία έκφράζει τήν απόφαση τῆς τελειωτυρής άποιοπής άπό Ιστορικά, ψυχολογικά ή άνθρωπολογικά προσανατολισμένους τρόπους σκέψης καί έργασίας. Αὐτοί άπορρίφθηκαν μέ τή διακήρυξη τοῦ ἀπόλυτου πρωτείου τῆς συγχρονικῆς θεώρησης, η όποία σήμαινε ότι η ύφη της γλώσσας μπορεί νά συλληφθεί χωρίς τήν προσφυγή σε ίστορικούς παράγοντες (με τήν εύρεία έννοια), ένω αντίθετα ή διοχρονική σκοπιά δέν άνακαλύπτει τήν ύφή αὐτήν, παρά μονάχα μιά σειρά συχνότατα ἀστάθμητων καί ἀσυνάρτητων συμβάντων, τά όποῖα ἐπιδροῦν τροποποιητικά πάνω στή γλώσσα. Στήν έκταση πού ή διαχρονία γίνεται άντικείμενο έρευνας, τοῦτο δέν σημαίνει διατήρηση ή άναβίωση της ἱστορυσής μεθόδου, άλλά καταλήγει σέ

μιά διερεύνηση τοῦ διαχρονικοῦ στοιχείου μέ βάση τήν ίδια συστηματυτή πού έφαρμόζεται καί στή μελέτη τοῦ συγχρονυκοῦ. Ἡ διαχρονυτή ανάλυση συνίσταται έτσι στή σύγκριση δύο ή περισσότερων συγχρονιῶν καί ὄχι σέ μιά γενετική καί ἐξελικτική διερεύνηση τῆς μετάβασης από τή μιά στήν άλλη. Γιατί γίνεται δεκτό δτι σέ κάθε έξελικτική διαδικασία ένυπάρχει ένα σύστημα, τό όποιο τό βρίσκουμε όταν άναλύσουμε τή διαδικασία τούτη στά ἔσχατα συστατικά της καί ἀκολούθως άνασυγκροτήσουμε καί καταγράψουμε δλους τούς δυνατούς συνδυασμούς τους: οί έπί μέρους τροποποιήσεις τοῦ συστήματος δέν συνιστούν μερικές παραμορφώσεις του, οί όποιες βρίσκονται πάντοτε έξω άπό τό σύστημα ώς τέτοιο, παρά ένα καινούργιο σύστημα, άπ' δπου προκύπτει ένα άλλο κοικ. Μιά Ιστορική θεώρηση, καθώς παραγνωρίζει τό σύστημα πού λανθάνει μέσα στήν έξελυκτυκή διαδυασία καί καθώς καταγράφει ἀπλῶς συμβάντα σέ ροή, βλέπει τά πράγματα ώς κάτι τό άτομικό καί τό μοναδικό, κι έτσι δέν μπορεί νά δημιουργήσει έπιστήμη όρθολογυκή καί μεθοδυκά άκριβή.

"Ωστε δίδεται τό προβάδισμα στή συγχρονία γιατί μονάχα σ' αὐτήν ύπάρχει σύστημα, γιατί μονάχα αὐτή μπορεῖ νά συλληφθεῖ καί νά παρουσιασθεί συστηματοιά. Εξοβελίζοντας τόν χρονικό-ίστορικό παράγοντα, ή μοντέρνα γλωσσολογία θεωρεῖ τή γλώσσα ώς αὔταρκες "Ολο δομημένο μέ βάση τούς δικούς του είδοποιούς νόμους" μονάχα έτσι συγκροτείται ώς έπιστήμη. Η έπικέντρωση τής έπιστημονικής προσοχής στήν έξέλιξη τής γλώσσας μέσα στόν Ιστορικό χρόνο έμποδίζει άκριβώς, όπως λέγεται, νά γίνει καθαρά άντιληπτή ή συνοχή τοῦ συστήματος της γλώσσας, τό όποιο έδράζεται στή συγχρονική άλληλεπίδραση τῶν συστατικῶν του μερῶν ὅπως ἔχουν στή δεδομένη στιγμή, δηλαδή άνεξάρτητα άπό τήν ίστορία τους. Η περιπλοκότητα τούτης τῆς άλληλεπίδρασης καθώς και ή στενή άλληλεξάρτηση τῶν συστατικών μερών του συστήματος καθιστουν άδύνατη τήν ταυτόχρονη διερεύνηση τῶν σχέσεων ἐντός τοῦ συστήματος καί τῶν σχέσεων μέσα στόν χρόνο. Η άνάλυση τοῦ συστήματος ἐπηρεάζεται άπό τήν ίστορυκή προέλευση καί ύφή τῶν συστατικῶν του μερῶν έξ ἴσου λίγο δσο λ.χ. καί οἱ κανόνες στό σκάσα ἐπηρεάζονται ἀπό τό ὑλικό, ἀπό τό όποιο είναι φτιαγμένα τά πιόνια. Έδω δέν ενδιαφέρει ή όμιλία στήν πολυμορφία καί στήν ετερογένειά της, δηλαδή στίς συγκεκριμένες ίστορικές της ρίζες, στήν άτομικότητα καί στήν τυχαιότητά της, παρά η γλώσσα πέρα άπ' όλες σύτες τίς επόψεις και τίς ερωτηματοθεσίες

 ή γλώσσα ώς ὑπερατομική καί ἀπρόσωπη δομή, ἡ ὁποία φέρει έντός της τούς νόμους τῆς διαμόρφωσής της. Ἡ άδρή ἐννοιολογική άντιπαράθεση όμιλίας και γλώσσας όλοκληρώνει έκείνη μεταξύ διαχρονίας και συγχρονίας, ἐπισφραγίζοντας τήν ἀποκοπή ἀπό τήν ἰστορία ύπό τή γνωσιοθεωρητική μορφή μιᾶς ἀπόρριψης τῆς ἐμπειρίας καί μιᾶς άντίστοιχης συνηγορίας ύπέρ της καθαρής θεωρίας. "Όπως ή μοντέρνα ζωγραφική άναζήτησε καθαρά χρώματα καί καθαρές μορφές σέ μιάν ίδεατή έπικράτεια πέραν τοῦ κόσμου τῆς ἐμπειρίας, ἔτσι καί η μοντέρνα γλωσσολογία ξεκίνησε άπό την άντίληψη ότι ύπάρχει ένα βαθύτερο ἐπίπεδο τῆς γλώσσας, ὅπου ξεθωριάζει ἡ παρδαλή ποικιλία τής έμπειρίας και έμφανίζονται τα άπέριττα καθαρά στοιχεῖα ή δομές. 'Η διατύπωση μιᾶς γενυέης θεωρίας γιά τή γλώσσα δέν άποτελεϊ λοιπόν, ή δέν άποτελεῖ κυρίως, ἔργο πού μπορεῖ νά πραγματοποιηθεῖ μέ έμπειρικά μέσα, άλλά πρόκειται μᾶλλον γιά έργασία σταθμιστική, γιά έναν λογισμό, ὁ ὁποῖος μπορεῖ νά ξεπεράσει τά δρια καί τά κενά τῆς ἐμπειρίας γιά νά προσφέρει μιάν ἐλεύθερη ἀπό ἀντιφάσεις χι ἐξαντλητική περιγραφή της γλώσσας στήν καθαρή της μορφή σέ άχραΐες περιπτώσεις γίνεται μάλιστα άξιωματικά δεκτή ή πλήρης άνεξαρτησία ἀπό τήν ἐμπειρία καί ἡ ἀπαγωγυκή μέθοδος. 'Αλλά, πέρα άπό την εκάστοτε χρήση καί την εκάστοτε επιστημολογική άξιολόγηση της έμπειρίας, τό νόημα της γενυίης ροπής των μοντέρνων γλωσσολόγων πρός άνιστορικές θεωρητικές κατασκευές ήταν ότι έτσι μπορούσε νά τεθεί σε χίνηση μιά συνδυαστική πάνω σε μιάν επιφάνεια καθαρισμένη ἀπό όλες τίς ἱστορικές ἀνωμαλίες. Ἡ ἀπελευθέρωση ἀπό τή δέσμευση σε έμπειρυκά και ιστορυκά δεδομένα αύξάνει έξαιρετυκά τίς δυνατότητες συνδυασμού στοιχείων, τῶν ὁποίων ἡ ἀπλότητα, ἡ άνεξαρτησία καί ή κινητικότητα μπορούσαν κι αὐτές ν' άνακαλυφθοῦν ή να επινοηθούν αφιβώς χάρη στήν ίδια τούτην απελευθέρωση.

Ή έννοια τῆς δομῆς, πού διά μέσου τῆς μοντέρνας γλωσσολογίας ἔγινε χαρακτηριστικός δρος τοῦ μετααστικοῦ πολιτισμοῦ, προϋποθέτει πράγματι τήν ἀντίληψη ὅτι ὑπάρχουν ἔσχατα συστατικά μέρη ἤ στοιχεῖα, ἀπό τή συναρμογή τῶν ὁποίων πρακύπτει ἡ δομή. Δομή εἶναι ὁ τρόπος τούτης τῆς συναρμογῆς, πού ὅμως μπορεῖ καί ν' ἀλλάξει, ἐφ' ὅσον τά στοιχεῖα εἶναι κατ' ἀρχήν ἰσότιμα, ἤτοι δέν εἶναι δεμένα σέ κάποια ἀμετάβλητη ἱεραρχική τάξη. Σ' αὐτό ἔγκειται ἡ ἀποφασιστική διαφορά τῆς μοντέρνας ἔννοιας τῆς δομῆς ἀπό τήν παραδοσισκή ἔννοια τοῦ "Ολου, τά μέρη τοῦ ὁποίου ἔχουν μεταξύ τους

έσωτερικές σχέσεις άναγόμενες σέ οὐσιακές ίδιότητες, μέ βάση τίς όποῖες τό κάθε μέρος ὑποχρεωτικά καταλαμβάνει πάγια θέση μέσα στό "Ολο. Οἱ σχέσεις τῶν στοιχείων ἐντός τῆς δομῆς ἔχουν ἀπεναντίας θεμελιώδη σημασία γιά τή δομή, γι' αὐτό καί δέν πρέπει νά συγχέονται μέ τίς ἐσώτερες σχέσεις τῶν μερῶν τοῦ "Όλου, ἐφ' δσον δέν βαστάζονται ούτε προσδιορίζονται άπό ούσίες, παρά κατ' άρχήν είναι άνοιχτές. Ἡ λογυτή τῆς δομῆς παραμένει βέβαια δεσμευτυτή γιά δλα τά ἐπί μέρους στοιχεῖα, ὅμως λόγω τῆς ἀνεξαρτησίας καί τῆς ἰσοτιμίας τούτων έδω δέν κατέχει τήν ίδια θέση και άξια δπως τό "Ολο σέ σχέση μέ τά μέρη του. Ἡ δομή ἀποτελεῖ ἀπλῶς τό ἄθροισμα τῶν στοιχείων της, όταν αὐτά ἔρχονται σέ ὁρισμένες σχέσεις μεταξύ τους, και δυφιβώς γι' αὐτό ἡ περιγραφή της πρέπει ν' άρχίζει μέ τήν εύρεση των έσχατων συστατικών της στοιχείων, των όποίων οἱ άμοιβαῖες σχέσεις άνασυγκροτοϋνται άκολούθως είτε άνασκοπικά είτε προκαταβολυκά. Τό μεθοδολογικό ίδεὢδες τῆς μοντέρνας γλωσσολογίας ἦταν νά φθάσει άναλυτικά σ' έναν κατά τό δυνατόν μικρότερο άριθμό στοιχειωδών μονάδων, οἱ ὁποῖες ἔχουν ἀποφασιστυκή παρουσία σέ ὅλες τίς βαθμίδες της άνασυγκρότησης της γλώσσας καί συνιστοῦν οἰονεί τούς άξονες τῶν όλο καί περιπλοκότερων μορφωμάτων τῆς γλώσσας. 'Από όντολογική ἄποψη φιλοδοξεῖται νά ἀποφευχθεῖ κάθε θεωρία τῆς άπορροῆς και κάθε άρχετυπικός τρόπος σκέψης, μέ ἄλλα λόγια να παραχθεῖ ή γλώσσα δχι άπό κάποια άόριστη πρωταρχυτή πηγή, παρά ἀπό λειτουργίες, ήτοι άπό τόν συνδυασμό άπλῶν στοιχείων, πίσω άπό τά όποια δέν βρίσκεται τίποτε άλλο. Έξ οδ καί ή προσπάθεια νά βρεθούν τά πράγματι Εσχατα, πράγματι μή περαιτέρω άναγώγιμα στοιχεία καί νά μποῦν στήν άρχή, ὅπου ὅμως ἡ ἀρχή νοεῖται λογυιά καί ὅχι πλέον ίστορικά. 'Ορισμένοι γλωσσολόγοι θεώρησαν άνεπαρκή τόν δρισμό τής ἔσχατης γλωσσυκής ένότητας ώς σημείου, ἀκριβῶς έπειδή πίστευαν ότι ή διάκριση μεταξύ signans καί signatum, ή όποία συμπορεύεται μέ τήν έννοια τοῦ σημείου, θά άφαιροῦσε άπό τό σημείο τήν έπιθυμητή ἀπλότητα καί μή ἀναγωγιμότητα, ένῶ ἐπί πλέον θά ἔμπαζε καί πάλι λαθραΐα στή γλωσσολογική ἀνάλυση τούς έξοβελισμένους ιστορωκούς παράγοντες, έφ' δσον τό signatum άποτελεϊ μέγεθος ίστορικό καί πολιτισμικό. "Αν τά σημεῖα καθορίζονται ἀπό τίς σχέσεις τῆς γλώσσας πρός έξωγλωσσυκούς παράγοντες καί δχι ἀποκλειστικά ἀπό τίς έσωτερικές λειτουργίες της γλώσσας, αν είναι διασπασμένα έντός τους καί ἄν ἀνάμεσα στή μορφή καί στό περιεχόμενό τους άνοίγεται

άγεφύρωτο χάσμα, τότε ή γλώσσα, θεωρούμενη ώς δομή, δέν μπορεί ν' ἀποτελέσει σύστημα σημείων το σύστημά της πρέπει λοιπόν νά προκύψει ἀπό τόν συνδυασμό τῶν ἔσχατων ἐκείνων ἐνοτήτων, ἀπό τίς δποϊες συντίθενται τά ίδια τά σημεία καί τίς όποϊες άλλωστε μπορούμε καί νά όνομάσουμε σημεία, ἄν θέλουμε όπωσδήποτε νά χρησιμοποιήσουμε τόν δρο. Κάτω ἀπό τήν πίεση τοῦ ἀναλυτικοῦ-συνδυαστικού τρόπου σκέψης έκτοπίσθηκε ή σημασιολογία άπό τόν χώρο τής γλωσσολογίας, όπότε τούτη έδῶ ταυτίσθηκε μέ τή φωνητική. "Ετσι μπόρεσαν νά παραμερισθοῦν ριζικά οἱ ἱστορικοί παράγοντες, καθώς ἔγινε ἡ προσπάθεια νά προσδιορισθοῦν οἱ ἐσώτερες γλωσσικές ἰδιότητες τῶν φθόγγων, ήτοι ὁ χαρακτήρας τους ὡς signantia. Ἡ πουκιλία των έμπειρυκά δεδομένων φθόγγων άνάχθηκε κι κύτή σέ βασυκί φωνήματα, τά όποῖα, ὅπως λέγεται, ριζώνουν σ' ἔνα ἀμετάβλητο καί οίκουμενικό ψυχολογικό σύστημα καί ώς τέτοια άποτελοῦν άρχικά άφηρημένες ή τυπικές ενότητες ένεργοποιούμενες ἀκολούθως στά συγκεκριμένα έμπειρικά γλωσσικά φαινόμενα. Τούτη ή θεώρηση τῆς γλώσσας ώς συστήματος φωνητυιών άρχέγονων στοιχείων ή φωνημάτων άντιστοιχούσε μέ την έπανανοκάλυψη της λέξης, και μάλιστα της στερούμενης νοήματος, ώς αὐτόνομης ήχητυσης καί φθογγυσης ένότητας στό πλαίσιο τῆς μοντέρνας, και ίδιαίτερα τῆς πρωτοποριοσῆς λυρυτής ποίησης δ,τι σ' αὐτήν έμφανίσθηκε ώς μπρουϊτισμός (bruitisme) ἰσοδυναμεῖ στή γλωσσολογία μέ τήν ἀπολυτοποίηση τοῦ φωνητικοῦ στοιχείου. Δέν χρειάζεται νά έξετάσουμε έδῶ ἄν δλα αὐτά σήμαναν ούσιαστικό κέρδος γιά τήν κατανόηση τῆς γλώσσας ή ὅχιχαίρια παραμένει πάντως ή διαπίστωση ότι ο νέος τρόπος σκέψης ἐπιχείρησε νά κατακτήσει κατά τό δυνατόν γρήγορα καί όλοκληρωτικά δλους τούς τομείς της πνευματικής παραγωγής.

Τώρα, είτε ώς σημεία έννοηθοῦν οἱ γλωσσυκές πρωτογενεῖς ἐνότητες είτε ὡς φωνήματα, πάντως ἀποτελοῦν ἔννοιες λειτουργικές, δηλαδή ὑπάρχουν μόνον ἐντός ἐνός συστήματος και προσδιορίζονται μέ βάση τίς θετικές ἤ ἀρνητικές τους σχέσεις πρός τά ὑπόλοιπα συστατικά μέρη τοῦ ίδιου αὐτοῦ συστήματος. Ἡ κατάσταση τῆς γλώσσας ἐδράζεται ἐντελῶς σέ σχέσεις, ἡ γλωσσική σχέση ἐπισικάζει ἀπόλυτα τό γλωσσικό γεγονός. Οἱ πιό συνειδητές καὶ συνεπεῖς τάσεις τῆς μοντέρνας γλωσσική δλότητα ἀπό ἐπιστημονική ἄποψη δέν ὑπάρχουν οἱ α ἤ οἱ β οὐσίες, παρά μόνον ἐσωτερικές καὶ ἔξωτερικές σχέσεις. Ἡ ἐπιθυμία κατάλυσης τῆς οὐἐσωτερικές καὶ ἔξωτερικές σχέσεις. Ἡ ἐπιθυμία κατάλυσης τῆς οὐ-

σίας διαριατέχει τόσο έντονα τό πνεύμα καί τή μέθοδο τῶν γλωσσολόγων, ώστε ένίστε δέν θέλουν νά θεμελιώσουν τήν έπιστήμη τους ούτε στή σημασιολογία ούτε στή φωνητυςή, παρά θέλουν νά τή μετατρέψουν σέ μιάν άλγεβρα πού θά έχαινε τίς πράξεις της ξεχινώντας άπό μεγέθη αύθαιρέτως όρισμένα καί δίχως νά ένδιαφέρεται γιά τίς φυσικές όνομασίες. Τά άλγεβρικά αὐτά μεγέθη, τά όποῖα στήν άριθμητική ύποκαθίστανται μέ διάφορους άριθμούς, είναι τά στοιχεῖα πού άποτελοῦν το σύστημα τῆς γλώσσας, καθώς καταλαμβάνουν ἐντός της δρισμένες θέσεις καί συνδέονται μεταξύ τους κατά δρισμένο τρόπο. Τόσο ὁ ἀριθμός ὅσο καί οἱ δυνατότητες σύνδεσης τῶν στοιχείων αὐτῶν δίδονται μιά γιά πάντα καί, καθώς δίδονται, συγκροτοῦν τή γλωσσυκή δομή, ή όποια προγγετται άπό τή γλωσσυκή χρήση (δηλαδή άπό τήν πραγματοποίηση τῆς α ή β δυνατότητας, ἀπ' όσες περιέχονται στή γλωσσυκή δομή). Η γλώσσα μοιάζει μέ σιώσι ή χαρτοπαίγνιο, δπου τά στοιχεῖα τά ἐκπροσωποῦν τά πιόνια ή τά χαρτιά καί τή γλωσσυκή δομή την έκπροσωπούν οί κανόνες τοῦ παιγνιδιού, ένῶ ἡ γλωσσυκή χρήση άντιστοιχεί στήν ειάστοτε διαφορετική έξέλιξη τοῦ παιγνιδιού, κατά τήν δποία μέ τά πιόνια ή τά χαρτιά πραγματοποιούνται δσοι συνδυασμοί είναι δυνατοί μέ βάση τούς κανόνες τοῦ παιγνιδιού. Προφανώς, τά στοιχεία καθ' αύτά ή ώς ούσίες δέν σημαίνουν τίποτε ἄν δέν ἔρθουν σε όρισμένες σχέσεις μεταξύ τους, ἔτσι ώστε νά προκώψουν δρισμένοι καινόνες τοῦ παιγνιδιοῦ ή δρισμένες λειτουργίες. Η γλωσσολογία έχει λοιπόν ώς έργο της τήν περιγραφή λειτουργιών, άδιάφορο ἄν προχωρεϊ άναλυτυά, ἄν δηλαδή κόβει τή γλώσσα σέ κομμάτια ή ἄν ἀνασυγκροτεῖ τή γλώσσα ὡς συνολυτή δομή. Ἡ πρωτοιαθεδρία τῶν λειτουργιῶν ἀπέναντι στίς οὐσίες ἐντός τῆς δομῆς οφείλεται στό ότι τά στοιχεῖα τῆς δομῆς εἶναι ἐναλλάξιμα, ἔτσι ὥστε οί δομές δέν μπορούν νά θεωρηθούν ώς ούσιακές όντότητες, δπως δέν μπορούν νά θεωρηθούν ούτε καί τά στοιχεία τους.

'Η ἐπιδίωξη νά μεταβληθεϊ ἡ γλωσσολογία σέ ἄλγεβρα, ὅπως καί ἡ προσπάθεια νά χρησιμοποιηθοῦν πράξεις τῆς συμβολυτῆς λογικῆς γιά γλωσσολογικούς σκοπούς, εἶναι ἐνδεικτικές γιά τἡν αὕξουσα τάση πλήρους ἀποκοπῆς τῆς γλώσσας ἀπό τό ἰστορικό ἡ ψυχολογικό της περιεχόμενο, μέ τό ὁποῖο συνδεόταν κατά τἡν ἀστική ἀντίληψη, καί ἀναμόρφωσής της μέ γνώμονα τἡν ἐξέλιξη καί τίς ἀνάγκες σέ ἄλλους τομεῖς, ὅπου ὁ ἀναλυτικός-συνδυαστικός τρόπος σκέψης πρόβαλλε σέ ἀμιγή μορφή. 'Η ἀναγωγή τῆς γλώσσας σέ σημεῖα ἡ ἔσχατα στοιχεῖα,

πού ή δέν ἔχουν ἰστορία ή ή ἱστορία τους είναι ἀδιάφορη, καθώς καί τό συνδυαστικό παιγνίδι μέ τοῦτα τά στοιχεῖα πάνω σέ μιάν ἐνιαία έπίπεδη έπιφάνεια έν μέρει προδιέγραψαν κι έν μέρει συνόδευσαν μεθόδους ή τεχνικές, οἱ ὁποῖες διαδόθηκαν μέ τήν κυβερνητική καί μέ τήν ύπολογιστική μηχανή, ἐπηρεάζοντας βαθιά τήν καθημερινή ζωή και τίς συνήθειες σκέψης της μαζικής δημοκρατίας. Η άνάλυση και ή έπεξεργασία τῆς γλώσσας μέ τίς μεθόδους τῆς μοντέρνας γλωσσολογίας έπουξε σημοντικό ρόλο σ' οὐτήν τήν ἐξέλιξη, ἀφιβῶς ἐπειδή ἡ γλώσσα από την ύφη της είναι δεμένη σέ σημεία κι αποτελεί τό συνηθέστερο ή καί τό κατ' έξοχήν σύστημα σημείων, άνεξάρτητα άπό τό πῶς δρίζονται ενάστοτε τά σημεία. Κάθε θεωρία γιά τά γλωσσικά σημεία άναγκαστικά διευρύνεται, λοιπόν, γιά νά γίνει άμεσα ή έμμεσα γενική σημειωτική με ευρύτατες εφαρμογές. Ή αποφασιστική τροπή συντελεϊται όταν τό ποιοτικό μετατρέπεται σέ ποσοτικό, ή ούσία σέ λειτουργία, και όταν με βάση τούτη τη μετατροπή άρχίζει ένα παιγνίδι συνδυασμών δίχως κανένα δριο. Η άναγωγή τής γλωσσυής πουαλίας σέ έσχατα στοιχεία έπιβοηθεί τήν ποσοτικοποίηση τοῦ ποιοτικοῦ καί έπιτρέπει να ύπολογισθοῦν προκαταβολυκά οἱ συνδυασμοί, ὅσοι εἶναι δυνατοί με βάση τά διαθέσιμα στοιχεία. Η μετατροπή τῶν πραγμάτων ή σημείων σέ ποσότητες πού μπορούν νά συνδυασθούν καί νά έναλλαγούν χαρακτηρίζει τή μοντέρνα γλωσσολογία έξ ίσου δσο καί τήν ύπολογιστική μηχανή: αύτό άλλωστε έκαμε δυνατή καί τή συνεργασία τους σέ προβλήματα, δπως λ.χ. τό πρόβλημα τής μετάφρασης. Κάτω ἀπ' αὐτές τίς προϋποθέσεις, ἡ μοντέρνα γλωσσολογία βρηκε σημεία έπαφής μέ τίς νεότατες προόδους τής τεχνυής μέσα σ' έναν κόσμο πού μαθηματικοποιείται άδιάκοπα. Βέβαια, ή τεχνική δέν άναπτύχθηκε έξ αἰτίας τῶν άλλαγῶν στόν χῶρο τῶν ἐπιστημῶν τοῦ άνθρώπου, άλλά παράλληλα μ' αὐτές καί σέ στενή συνάρτηση μέ τίς μεταβολές στίς φυσικές έπιστημες. Η μοντέρνα φυσική έπιστήμη δέν ύπηρξε ώστόσο από την πλευρά της απλή θεωρητυκή δεξαμενή πρός χρήση της τεχνικής. Δημιούργησε μιάν ολόκληρη κοσμοεικόνα, όπου ή συντριβή τοῦ ἄλλοτε άρμονικοῦ "Όλου σε ἔσχατα συστατικά μέρη καί ή νέα, κυρίως χωρυκή, αἴσθηση τοῦ κόσμου ἔπαιξαν καθοριστικό ρόλο.

"Ηδη έξ άρχης προκάλεσε έντύπωση τό ότι οἱ μεγάλες μεταβολές στό πεδίο της τέχνης καί στό πεδίο της φυσυκής ἐπιστήμης συντελέσθηκαν την ίδια ἱστορυκή στιγμή. "Ετσι ήταν εύλογο ν' άναζητηθοῦν

παραλληλότητες ώς πρός τό περιεχόμενο τῆς σκέψης, όμως ἡ ἔρευνα αὐτή δέν ἀπέδωσε πολλά πράγματα, ἐπειδή ήθελε σώνει καί καλά νά άνακαλύψει σε επί μέρους ζητήματα σημεΐα επαφής με τή στενότερη τεχνυκή έννοια. 'Αλλά ήδη χρονολογικοί, καθώς καί άλλοι έμπράγματοι, λόγοι κάνουν ἄναιρπες τίς ἔρευνες πρός αὐτήν τήν κατεύθυνση. Πολύ σπουδαιότερη είναι ή διαπίστωση ορισμένων δομικών ομοιοτήτων, ή όποία όδηγεῖ στό συμπέρασμα ότι καί ή μετάβαση ἀπό τήν κλασσυκή στή μοντέρνα φυσυκή μπορεί τό δίχως άλλο, καί έντελώς άνεξάρτητα άπό τήν «αύστηρά έπιστημονική» της άναγκαιότητα, νά ένταχθεί στή μεγάλη διαδυαισία πων περιγράφουμε έδω Έντελως γενυκά, οι διμοιότητες κύτές συνίστανται στά έξης σημεία: δυναμοποίηση ή και διάλυση του πράγματος και της ύλης ή της οὐσίας, αμίφισβήτηση τής καθημερινής έμπειρίας τοῦ χώρου, τοῦ χρόνου καί της αιτιότητας, προσφυγή σε άφαιρέσεις κατά την άναζήτηση καθαρών μορφών ή καθαρών σχέσεων έκείθεν τής δυναμοποιημένης ή διαλυμένης ύλης, καί τέλος ή τάση νά θεωρεϊται ὁ κόσμος όχι ὡς εὔτακτο "Ολο μέ πάγια συστατικά μέρη και πάγια θέση γιά το καθένα τους, άλλά ώς ρευστό καί συνάμα ένιαϊο πεδίο, μέσα στό όποιο γεννιούνται τόσο τά πράγματα όσο καί οί χωροχρονικές σχέσεις. Οἱ ὁμοιότητες τοῦτες δέν προέκυψαν ούτε έξ αίτίας ένός άμεσου έπηρεασμού τῆς μοντέρνας τέχνης άπό μέρους τῆς μοντέρνας φυσυκῆς οὕτε ἐπειδή οἱ πατέρες τῆς μοντέρνας φυσικής έμπνεύσθηκαν άπό τά καλλιτεχνήματα τοῦ μοντερνισμού, παρά προηλθαν άπό τίς κοινές καταβολές και τῶν δύο αὐτῶν πνευματικών δραστηριοτήτων στόν ίδιο τρόπο σκέψης, ο όποιος διέφερε έντονα από τόν αστικό. Στόν ενδιάμεσο χώρο μεταξύ μοντέρνας τέχνης καί μοντέρνας φυσικής αἰωροῦνταν βέβαια όρισμένες ἀντιλήψεις πού φαίνονταν νά ρίχνουν μιάν άμεση γέφυρα άνάμεσά τους, διως αύτές είχαν διαφορετικό έκάστοτε περιεχόμενο καί νόημα: ώστόσο μαρτυρούσαν τήν κοινή ἐπιδίωξη ν' άντικατασταθεῖ ἡ παραδοσιακή αίσθηση του κόσμου ἀπό μιά καινούργια καί ἐπίσης φανέρωναν τή συνείδηση ότι στόν τομέα αὐτόν ἐπίκειται μιά ριζική άνατροπή. "Ετσι ή διατύπωση μή εύκλείδειων γεωμετριών ένθάρρυνε τούς καλλιτέχνες, δχι λιγότερο άπό τούς φυσικούς, νά μή θεωροῦν αὐτονόητη τήν κρατούσα κοσμοεικόνα, μολονότι βέβαια οὶ καλλιτέχνες δέν ήσων σέ θέση νά κατανοήσουν τέτοιες θεωρίες στά ἐπί μέρους καί νά παρακινηθοῦν άπ' αὐτές μέ ἔννοια ἄλλη ἐκτός ἀπό τή γενικότατη ἀτμοσφαιρική. Παρόμοια ἐπίδραση ἄσιτησε ἡ πολυσυζητημένη σέ καλλιτεχνικούς, καί

πρό παντός χυβιστικούς, χώκλους θεωρία γιά τήν «τέταρτη διάσταση», η όποια πρόσφερε έπιχειρήματα γιά την καταπολέμηση της κλασσυής. διδασκαλίας της προοπτυτής και γενικά ένισχυσε την πίστη της άκριβῶς τότε δημιουργούμενης ἀφηρημένης τέχνης, ὅτι πέρα ἀπό τόν άπατηλό κόσμο τῶν αἰσθήσεων ὑπάρχει ὁ άληθινός τετραδιάστατος χόσμος βέβαια, όταν ή θεωρία τής σχετυιότητας όρισε ώς τέταρτη διάσταση τόν χρόνο μέσα στό χωροχρονικό συνεχές, οί θεωρίες αὐτές άτονισαν, δχι διμως δίχως νά έχουν συμβάλει στήν καταστροφή τῶν παλιών συνηθειών τής σκέψης. Μ' αύτόν τόν τρόπο συντελέσθηκε γενικά ή άτμοσφαιρική άλληλεπίδραση άνάμεσα στή μοντέρνα τέχνη καί στή μοντέρνα φυσυκή, ἄν καί πρέπει νά παρατηρήσουμε ότι τά πορίσματα τής μοντέρνας φυσυσής πολύ συχνότερα τά έπυαλέσθηναν διάφοροι μοντέρνοι χαλλιτέχνες (άνεξάρτητα άπό τό πῶς τά έρμήνευαν κάθε φορά) παρά τό άντίστροφο. Πολύ άμεσότερα έπέδρασαν πάνω στή διαμόρφωση τής μοντέρνας φυσικής οἱ ἐξελίξεις στόν χῶρο τής φιλοσοφίας, και μάλιστα μέσω τής μετωπικής έπίθεσης ένάντια στήν έννοια της ούσίας, έφ' δσον ή έπίθεση τούτη συνόδευσε τήν προγραμματική έμφάνιση τοῦ συμβατικισμοῦ: γιατί ένας κόσμος δίχως πάγιες ούσίες καί λοιπά πάγια σημεῖα άναφορᾶς μπορεῖ νά συγκρατηθεί μονάχα μέ γνωστικές συμβάσεις, δμως ἀκριβώς τούτη ή διαπίστωση ὑποβάλλει τήν ίδέα νά θεωρήσουμε καί τή σημερινή κοσμοεικόνα όχι ώς άναγχαία άπόρροια τοῦ ύγιοῦς κοινοῦ νοῦ, άλλά ώς πλασματική κατασκευή, ή όποία ύπό όρισμένες προϋποθέσεις μπορεί ν' άντικατασταθεϊ άπό μιάν άλλη, καλύτερη.

'Η μεγάλη άλλαγή, πού όδήγησε στή μοντέρνα φυσική και στήν κοσιοεικόνα της, χαρακτηρίσθηκε άπό τή μετατόπιση τοῦ ἐπιστημονικοῦ ἐνδιαφέροντος ἀπό τόν τομέα τῆς μακροφυσικῆς στόν τομέα τῆς μακροφυσικῆς τό βῆμα αὐτό τό είχε προετοιμάσει ἀπό μερικές δεκαετίες ὁ παραγκωνισμός τῆς μηχανικῆς ἀπό τήν ἡλεκτροδυναμική. 'Η νέα πρωτοκαθεδρία τῆς μικροφυσικῆς συνεπαγόταν μιά προκαταβολική ἀπόφαση ὡς πρός τό ίδιο τό περιεχόμενο τῆς σκέψης, ἀφοῦ στό πλαίσιο τῆς μικροφυσικῆς ἡ κλασσική ἀντίληψη γιά τήν ὅλη καί τήν οὐσία μποροῦσε νά θεματοποιηθεῖ ἄμεσα καί νά ἀμφισβητηθεῖ εὐκολότερα. Πράγματι, ἡ νέα ἐπιστημολογική περιωπή τῆς μικροφυσικῆς οὐσίας. ἔνοιας τῆς ὅλης, ἡ ὁποία στήν κυριολεξία σήμαινε τἡ χαριστική βολή ἐναντίον τῆς ἔννοιας τῆς οὐσίας. ἔνα σωμάτιο ἔχει βέβαια μάζα, ὅμως ἀπ' αὐτό δέν μποροῦμε

καί νά συμπεράνουμε ότι έχει πάγια οὐσία. Γιατί άν μεταβληθεῖ σέ απινοβολία, συνεχίζει να ύπαρχει ώς ενέργεια, δέν μπορεϊ όμως να έπαναγνωρισθεϊ ώς αύτό τό συγκεκριμένο σωμάτιο ούτε καί έπανέρχεται στήν πρότερη κατάστασή του, σέ περίπτωση πού ή άκτινοβολία θά μεταβαλλόταν καί πάλι σέ σωμάτιο. Μπορούμε έδω νά μιλήσουμε άπλῶς γιά δομή μέ τήν ἔννοια ὅτι δέν ὑπάρχει κάποιος σταθερός πυρήνας, παρά μόνον ίδιότητες, ἀπό τήν ἐκάστοτε συναρμογή τῶν οποίων προκύπτει ή εκάστοτε δομή. Η μικροφυσική ύλη άντικαθίσταται λοιπόν άπό σχέσεις καί μορφές. "Ομως ή κένωση τής ύλης άπό χάθε οὐσία ἀναγκαστικά καταλήγει στήν κατ' ἀρχήν μετατρεψιμότητα της ύλης σε ενέργεια. Τώρα εκλείπει ή δυαρχία των ούσιων, τήν όποία δεχόταν ή κλασσική φυσική δταν διέκρινε ανάμεσα σέ σταθμητή ύλη καί σε άβαρή ενέργεια: η ενέργεια έχει μάζα, καί η μάζα μπορεί νά μετατραπεϊ σέ ἐνέργεια, ἐπομένως δέν χρειάζονται πιά δύο ξεχωριστοί νόμοι διατήρησης, ένας γιά τή μάζα καί ένας γιά τήν ένέργεια. Ἡ σχετικοποίηση της έννοιας της ύλης, η όποια ήταν άναγκαιο έπακόλουθο τοῦ όλοκληρωτικοῦ παραμερισμοῦ τῆς οὐσίας, εἶχε καί μιάν άλλη σοβαρή συνέπεια. `Η φυσυκή έπρεπε τώρα νά δεχθεί δίπλα στήν έννοια τῆς ὕλης καί τήν ἔννοια ἐνός πεδίου ὡς ἐνός δεύτερου εἴδους φυσυτής πραγματικότητας, χάρη στην όποια επιτυγχάνεται ή σύνδεση τῶν ὑλυκῶν σωματιδίων. Μέ ἀφετηρία τήν ταυτότητα ὕλης καί ἐνέργειας καί πάνω στή βάση τῶν ἤδη διατυπωμένων νόμων τοῦ ἡλεκτρισμοῦ, τοῦ μαγνητισμοῦ καί τῆς βαρύτητας φαίνεται πιά δυνατή μιά χαθαρή φυσική τοῦ πεδίου, μολονότι ή έπιστημονική πρακτική στή φυσυκή τίς πιό πολλές φορές είναι άναγκασμένη νά έμμείνει στή δυαργία ύλης καί πεδίου. Η ίδεα ένός πεδίου, μέσα στό όποιο δρούν δυνάμεις καθ' αύτες άμορφες δημιουργώντας συνεχώς προσωρινές μόνο κρυσταλλώσεις καί διατάξεις, σημαίνει τήν όριστυκή άποκοπή άπό τήν ἀστική ἀντίληψη τῆς ἀρμονίας, δηλαδή τήν ἀντίληψη ἐνός εὐτα**κτου** κόσμου άπτῶν μορφῶν καί πραγμάτων, πού βρίσκονται βέβαια σ' ένα γίγνεσθαι, άλλα μέσα στή δυναμική τους κίνηση ύπωκούουν σέ όρισμένους νόμιους, οἱ ὁποῖοι ἐμποδίζουν τόν ἐκφυλισμό τοῦ γίγνεσθαι σε άμιορφία. 'Αντίθετα, οἱ δυνάμεις ή οἱ μορφές ἐνεργείας πού ἐκδιπλώνονται μέσα στό πεδίο δέν μπορούν νά έγγνηθούν τή δημιουργία καμμιάς μορφής ικανής να άνταποκριθεί στίς άστυιές μορφολογυιές άπαιτήσεις. ή ένότητα του πεδίου δέν όφείλεται στήν άρμονική συνάφεια τῶν μορφῶν καί τῶν πραγμάτων, ἀλλά σέ μιά νομοτέλεια πού

νοεϊται περισσότερο μαθηματικά παρά όντολογικά: γιατί ἐκφράζει ὅχι μιάν αὐστηρά αἰτιώδη καὶ πάντοτε προβλεπτή συμπεριφορά πραγμάτων μέ πάγια οὐσία, ἀλλά συνίσταται σέ μαθηματικούς τύπους ὅπου ἀποτυπώνονται σχέσεις οἱ ὁποῖες, ὅπως λέγεται, βρίσκονται στή βάση τῶν μακροφυσικῶν καὶ μικροφυσικῶν φαινομένων καὶ μέ τήν ἔννοια τούτην ἔχουν χαρακτήρα καθαρά νοητικό ἢ ὑπερβατικό. Καθώς εἰναι ἀφηρημένη καὶ ἰδεατή, τούτη ἡ μαθηματική νομοτέλεια ἀνταποκρίνεται στήν ἐπικράτεια τῶν καθαρῶν χρωμάτων καὶ μορφῶν, τῆς ὁποίας τήν ὕπαρξη εἴκαζαν μερικοί μοντέρνοι ζωγράφοι πίσω ἀπό τόν φαινόμενο κόσμο.

Η καιτάλυση τής ούσίας, όπως τήν ἐπιχείρησε ἡ μυφοφυσυκή, ἔθεσε γνωσιοθεωρητικά καί έπιστημολογικά προβλήματα, ή λύση τῶν όποίων κλόνισε ἀκόμα περισσότερο τή συνοχή καί τά καθαρά περιγράμματα της άστυτης κοσμοευκόνας. Τά προβλήματα τοῦτα ήσαν πρό παντός ή αναλυσιμότητα ή μή αναλυσιμότητα τῶν στοιχειωδῶν διαδυαισιών, ή ενάργεια των φυσικών ερμηνειών και ή έννοια και τά δρια της άρχης της αιτιότητας. Εθχολα μπορούμε να μαντέψουμε γιατί ή άναλυσιμότητα τῶν φυσυιῶν διαδυασιῶν φαίνεται προβληματυκή μετά τόν παραμερισμό τῆς ούσίας. Μονάχα ούσίες μποροῦν ἀνά πάσα στιγμή να δρισθοῦν ώς πρός δλες τους τίς ἐπόψεις, ἐνῶ τά στοιχειώδη σωματίδια άποτελοῦν δομές ή σύνολα σχέσεων, είναι χυματοπεδία μέ δρισμένες δυνατότητες. Οἱ σχέσεις ἀπροσδιοριστίας ἐνφράζουν τή μή άναλυσιμότητα τῶν στοιχειωδῶν διαδυαισιῶν μέ τή γενική μορφή ὅτι δέν μπορούμε να μετρήσουμε τουτόχρονα και με δοφίβεια δύο μεγέθη συναφή μεταξύ τους, όπως λ.χ. τή θέση καί τήν ταχύτητα, άλλά μόνον ένα κάθε φορά. Μία άκόμη λογική συνέπεια τῆς κατάλυσης τῆς οὐσίας είναι τελικά καί ή άρχή της συμπληρωματικότητας, μέ τή βοήθεια της δποίας ή μοντέρνα φυσική προσπαθεί νά συνδέσει πράγματα καθ' αὐτά άντιτιθέμενα: γιατί μονάχα ύπό ἐπόψεις συμπληρωματικές μπορεί νά συλληφθεί κάτι, τό όποιο ώς πρός όρισμένες του ίδιότητες είναι σωμάτιο καί ὡς πρός ὁρισμένες ἄλλες κύμα. Τό γεγονός, ὅτι μετά τόν παρομερισμό τῆς οὐσίας δέν μποροῦσε πιά νά γίνει κατανοητή ἡ ὑφή των φυσικών φαινομένων μέ τή βοήθεια σαφών (τουλάχιστον κατά τά συνηθισμένα χριτήρια) έννοιῶν καί παραστάσεων, σήμαινε καί τό τέλος της ένάργειας. Γιά να περιγραφεί δ μικροφυσικός κόσμος έπρεπε νά χρησιμοποιηθούν νοητικές κατηγορίες άντικείμενες όχι μόνο στίς ίδεες της κλασσυσης φυσικής, άλλά καί σε πανάρχαιες συνήθειες της

σκέψης. 'Από τήν ἄποψη τούτην ή μετάβαση ἀπό τήν κλασσική στή μοντέρνα φυσική έπιτρέπεται νά χαρακτηρισθεῖ ώς μετάβαση άπό τήν αὐτονόητη ἐνάργεια στήν ἀναπόδραστη ἀφαίρεση. Ἡ ἀπώλεια τῆς ένάργειας έγινε μέ τή σειρά της ἀκόμα πιό αἰσθητή μέ τή διαμφισβήτηση, τή χαλάρωση ή τή μεθερμηνεία της άρχης της αιτιότητας. Ένάργεια καί αἰτιότητα συνδέονταν στενά στήν ἀστυκή ἀντίληψη άλλωστε μιά πρώιμη ἐκδοχή τῆς ἰδέας τῆς άρμονίας, πού ἄσκησε έξαιρετυκή ἐπίδραση μέσα στήν ἱστορία τῶν ἱδεῶν, ἡταν ἡ ίδια ἡ μηχανιστική και αὐστηρά αἰτιώδης κοσμοεικόνα. Ή ἀποδοχή τῆς αἰτιότητας καί τῆς νομοτέλειας στήριζε τήν ίδεα έκείνη τῆς τάξης, ἡ οποία ἐπί αἰῶνες ἐπιστρατεύθηκε ἐναντίον τοῦ φεουδαλικοῦ «χάους» στή φύση και στήν ιστορία, και γι' αὐτό ἀνῆκε στήν έδραια παρακαταθήκη καί στό δοκιμασμένο όπλοστάσιο τῆς άστικῆς ίδεολογίας, μολονότι μερικές φορές ή άντίθεση πρός τόν ντετερμινισμό τῶν άθεῖστῶν και τῶν ὑλιστῶν ἔβαζε δρια στήν ἰσχύ και στήν αὐστηρότητά της. 'Ακριβώς ή κατανοητή σ' έκείνη την ίστορυκή στιγμή έντύπωση, δτι ή σχετυκοποίηση ή ή άρνηση της κλασσικής άρχης της αίτιότητας θά χατέφερε σκληρό πληγμα στήν άπειλή τοῦ ύλισμοῦ καί τοῦ ντετερμινισμού, ώθησε δρισμένους πρωτοπόρους τῆς μοντέρνας φυσυκῆς νά άποδιαρθρώσουν θεμελιώδεις προϋποθέσεις της άστικης άντίληψης γιά τή φύση καί νά ἐπιβοηθήσουν τήν ἐπικράτηση ἐνός σχήματος σκέψης άνταποκρινόμενου στά δεδομένα της μετααστυκής έποχής, έφ' δσον έδῶ ἡ αἰτιώδης τάξη καί ἡ προβλεψιμότητα τῶν διαδυαστῶν ὑποχωρούσε μπροστά στήν άνοιχτή δυνατότητα, τήν άπεριόριστη χινητικότητα καί τόν αἰφνίδιο χαρακτήρα τοῦ ἐπί μέρους συμβάντος. Καί σέ σχέση μέ το ζήτημα τῆς αἰτιότητας ή στροφή πρός τή μυφοφυσυκή ύπηρξε άποφασιστυκή. 'Εδώ τό άδιάλειπτο καί συνεχές γίγνεσθαι έμποδίζεται άπό τήν παρεμβολή στοιχειωδών ένεργημάτων, τά όποῖα δέν είναι δυνατόν νά παρατηρηθούν, δμως διαρρηγνύουν την αίτιώδη συνάφεια ανάμεσα σε διαδοχικές παρατηρήσεις. Υπό τίς συνθήκες αὐτές ἡ οἰτιώδης νομοτέλεια άντικαθίσταται άναγκαστικά ἀπό μιά νομοτέλεια ἀπλώς στατιστυτή, ή ὁποία μᾶς λέει τί συμβαίνει γενικά στή φύση, όχι όμως καί τί θά συμβεί σε κάθε συγκεκριμένη περίπτωση.

Τέλος, ή όλοκληρωτική κατάλιση της ούσίας συνοδεύθηκε άπό μιά βαθύτατη μεταβολή της χωροχρονικής αΐσθησης τοῦ κόσμου. "Όπως είπαμε, ή κατάλιση τούτη άπέληξε στήν ταύτιση μάζας καί ύλης,

ένέργειας καί κίνησης, πράγμα πού έκαμε βέβαια τό σύμπαν άμορφο, άλλα καί ένιαῖο σέ βαθμό άδιανόητο ώς τότε. Ἡ ένότητα τούτη ἔγινε έφωτή έπειδή τά βασικά μεγέθη της φυσικής, παύοντας νά είναι ούσίες, έχασαν τόν ἀπόλυτο χαρακτήρα τους καί έτσι μπορούσαν κατ' άρχήν νά μετατραπούν τό ένα στό άλλο. Ο άπόλυτος χαρακτήρας τού χώρου καί τοῦ χρόνου δέν ήταν δυνατόν ν' άποτελέσει έξαίρεση, ἐφ' δσον συνδεόταν κι αὐτός μέ τήν ἀποδοχή πάγιων πραγμάτων κινουμένων μέσα στόν χώρο καί στόν χρόνο χωρίς νά χάνουν μέρος τῆς ούσίας τους. Στήν κλασσική φυσική κάθε πράγμα έπωνε δρισμένο δγκο μέσα στόν χώρο, ο όποῖος συνδεόταν άναπόσπαστα μέ τό πράγμα καί ήταν ἀνεξάρτητος ἀπό τόν ἐκάστοτε παρατηρητή ἔτσι οί παρατηρήσεις διεξάγονταν δίχως νά λαμβάνεται ὑπ' ὄψιν τό μέγεθος «χρόνος» καί φαινόταν αύτονόητο ότι οι παρατηρήσεις ή τά συμβάντα μπορούν νά λαμβάνουν χώρα ἀπολύτως ταυτόχρονα. ή παγιότητα τοῦ πράγματος ώς οὐσίας καί ἡ χωριστή μέτρηση τοῦ χώρου καί τοῦ χρόνου ήσαν λοιπόν οἱ δύο δψεις τοῦ ίδιου νομίσματος, γι' αὐτό καί ή ίδεα τοῦ χωροχρονικοῦ συνεχοῦς γεννήθηκε άναγκαστικά όταν τά σώματα μετατράπηκαν σέ συμβάντα ή σέ δομές δίχως ούσία. "Αν κατά τήν παρατήρηση δγιων μέσα στόν χῶρο δέν γίνεται πιά ἀφαίρεση ἀπό τόν χρόνο, ἄν δηλαδή δίδεται τό χρονικό σημείο, χατά τό όποιο τοῦτος ή έκεῖνος ὁ δγικος βρίσκεται σέ τούτην ή σ' έκείνη τήν κατάσταση, τότε ὁ ἐκάστοτε ὅγκος πρέπει νά θεωρηθεῖ ὡς συμβάν, δηλαδή ὡς κάτι πού διαδραματίζεται ή εκδιπλώνεται μέσα στόν χρόνο έτσι μι όχι άλλιῶς. Ἐδῶ δέν πρόκειται πιά γιά τόν ἀπλό προσδιορισμό τῆς θέσης ένός σώματος μέσα στόν χῶρο, παρά οἱ τρεῖς συνιστῶσες τῆς μέτρησης τοῦ χώρου μαζί μέ τή συνιστώσα τῆς μέτρησης τοῦ χρόνου προσδιορίζουν τή θέση ένός συμβάντος μέσα στό χωροχρονικό συνεχές. 'Η τετραδιάστατη γραμμή τοῦ σύμπαντος ἀποτελεῖ ἀδιάκοπη ἀκολουθία συμβάντων, όπου ή ενότητα χώρου καί χρόνου δείχνει τή δομή τῶν σχέσεων μεταξύ τῶν συμβάντων. 'Από τή στιγμή πού χῶρος καί χρόνος παύουν νά θεωρούνται άπόλυτα καί έπομένως χωριστά μεταξύ τους μεγέθη, γίνεται καί ή ύλη ἀκολουθία συμβάντων - άλλά καί άντιστροφα. Ή νέα άντίληψη γιά τήν ύλη, όπως προέκιψε άναγκαστυιά ἀπό την όλοσχερή κατάλυση της ούσίας, καί ή συγχώνευση χώρου καί χρόνου στό πλαίσιο ένός χωροχρονυκοῦ συνεχοῦς ἀλληλεξαρτώνται. 'Ακόμα περισσότερο: ή δομή τῆς ὕλης καί ή δομή τοῦ χωροχρόνου συναρτῶνται άξεχώριστα, έπειδή ή δεύτερη διαμιορφώνεται μέ τήν κατανομή τῶν μαζῶν καί τῶν ἐνεργειῶν ἐντός της, γι' αὐτό καί παρουσιάζει μεγάλη τοπολογική ποικιλία.

'Εφ' όσον ή ενότητα χώρου καί χρόνου μέσα στό χωροχρονικό. συνεχές συνεπάγεται ipso facto τήν ένότητα αύτοῦ τοῦ ίδιου συνεχοῦς μέ τά όσα συμβάντα διαδραματίζονται έντός του, δέν μπορεῖ νά ὑπάρξει χώρος ή χρόνος δίχως συμβάντα, δηλαδή έξω άπό τό σύμπαν. 'Ο χώρος καί ὁ χρόνος δημιουργοῦνται καί ὑφίστανται ἐνεῖ ὅπου συμβαίνει κάτι, στήν ἐνότητά τους ἀποτελοῦν τό πλαίσιο, μέσα στό ὁποῖο έντάσσονται τά συμβάντα — ή ἀκριβέστερα: ή τάξη τῶν συμβάντων συμπίπτει μέ τή χωροχρονική τάξη. Μπορούμε βέβαια νά φαντασθούμε ότι πάνω στή βάση μιᾶς καί μόνης έξίσωσης, ή όποία θά περιεῖχε τόν χρόνο ώς τέταρτη μεταβλητή, μπορούν νά έπιχειρηθούν ἄπειρες διαφορετικές περιγραφές τοῦ ἴδιου συμβάντος καί δτι ἀπό μιάν ἄπειρη σειρά τέτοιων έξισώσεων θά μπορούσε νά προιώψει μιά συνολυτή περιγραφή του χωροχρονικού συνεχούς. Όμως ή πραγματικότητα, την όποια έχουμε ν' άντιμετωπίσουμε συγκεκριμένα, είναι έκείνη τοῦ έκάστοτε παρατηρητή πού είναι σέ θέση νά άντιληφθεί καί νά περιγράψει τά συμβάντα μονάχα ἀνάλογα μέ τή σχετική του θέση. Αὐτό σημαίνει κανονυκή κατάτμηση τοῦ χρόνου σέ διαφορετικούς, άνεξάρτητους μεταξύ τους χρόνους, οἱ ὁποῖοι κατά κάποιον τρόπο κολυμποῦν δ ένας δίπλα στόν άλλο μέσα στό χωροχρονικό συνεχές δίχως νά συναντιούνται ποτέ. 'Από τή σκοπιά του βέβαια δ κάθε παρατηρητής κλίνει νά μεταφέρει τόν δυιό του χρόνο σέ δλο τόν χώρο (καί ξτσι συνεχίζει νά χωρίζει τόν χῶρο ἀπό τόν χρόνο, ἄν καί ὁ χωρισμός αὐτός γίνεται διαφορετικά σέ κάθε σύστημα άναφορᾶς), δμως θά είχε τό δυαίωμα νά κάμει κάτι τέτοιο μόνον άν δέν ὑπῆρχε ἀνώτατο ὅριο στήν ταχύτητα τῶν σημάτων. Ἡ ἀναυάλυψη τῆς σταθερῆς, πεπερασμένης καί άνυπερβλητης ταχύτητας τοῦ φωτός ερμηνεύθηκε έτσι άναγκαστικά ώς ἀποφασιστικό ἐπιχείρημα ἐνάντια στή δυνατότητα μιᾶς ἀπόλυτης τουτοχρονίας συμβάντων ἀπομοκρυσμένων μεταξύ τους μέσα στόν χώρο, δπως καί έναντια στόν απόλυτο χαρακτήρα τοῦ χρόνου γενικά. "Έτσι, ή χρονική άκολουθία τῶν συμβάντων έξαρτᾶται ἀπό τή σχετική θέση τοῦ παρατηρητή, δηλαδή δέν άποτελεῖ ἀντικειμενική σχέση μεταξύ τῶν ἴδιων τῶν συμβάντων. Ἡ ταυτοχρονία συμβάντων έξαρταται από τήν έπιλογή όρισμένου συστήματος αναφοράς, δηλαδή υφίσταται μονάχα μέσα στό ίδιο σύστημα άναφορᾶς καί δέν μπορεί νά γίνει δεκτή ώς πρός συστήματα ἄσχετα μεταξύ τους. 'Απόλυτο σύστημα άναφορᾶς δέν ὑπάρχει, γι' αὐτό καί οἱ κινήσεις μποροῦν νά περιγραφοῦν μονάχα σέ σχέση ἡ μία μέ τήν ἄλλη. Τό ζητούμενο στήν περίπτωση αὐτήν εἴναι νά συγκριθοῦν μεταξύ τους τά κομμάτια τοῦ κάποτε ἐνιαίου καί ἀπόλυτου χρόνου.

Τούτη ή κατάτμηση τοῦ χρόνου συνεπιφέρει δύο πράγματα σημαντικότατα γιά τήν προβληματυκή μας. Πρώτον, ὁ χρόνος χωροποιείται, καθώς συνδέεται μέ τίς συντεταγμένες τοῦ χώρου. Κάθε σύστημα άναφορᾶς έχει τόν δικό του χρόνο, ὁ ὁποῖος ἐξαρτᾶται ἀπό τόν τόπο του καί ἀπό τήν ταχύτητα τῆς κίνησής του τά ρολόγια πηγαίνουν άλλιῶς ἀνάλογα μέ τό ἐκάστοτε πεδίο βαρύτητας, καί μάλιστα τόσο άργότερα δσο περισσότερο ή ταχύτητά τους πλησιάζει τήν ταχύτητα τοῦ φωτός. "Ο,τι χρησιμοποιεῖται ἐκάστοτε ὡς μέτρο χρόνου μπορεῖ λοιπόν γενικά νά άναχθεῖ σέ μέγεθος τοῦ χώρου. Δεύτερον, ὁ χρόνος μπορεί - άκριβῶς λόγω τῆς χωροποίησής του- νά διασταλεί ή νά συσταλεϊ. 'Αρχυιά διαστέλλεται τό παρόν, ἐφ' ὄσον ἐκλείπει ἡ ἀπόλυτη ταυτοχρονία συμβάντων άπομακρυσμένων μεταξύ τους μέσα στόν χῶρο: ἐνῶ στό πλαίσιο τῆς γραμμικῆς ἀντίληψης γιά τόν χρόνο τό παρόν θεωρούνταν ώς άπειροελάχιστη στιγμή άνάμεσα στό παρελθόν καί στό μέλλον, τώρα ἀποκτᾶ χρονική ἔκταση ἀντίστοιχη μέ τήν άπόσταση άνάμεσα στόν παρατηρητή καί στό παρατηρούμενο συμβάν. Τό παρελθόν και τό μέλλον μπορούν μέ τή σειρά τους νά νοηθούν ώς παρόν έπειδή δέν βρίσκονται πάνω στήν εύθεία γραμμή τής άντικειμενυτής διαδρομής του χρόνου, παρά άποτελουν, άκριβως όπως καί τό παρόν, διαφορετικά σημεία τοῦ χωροχρονικοῦ συνεχοῦς καί ὡς τέτοια συνυπάρχουν. Ή κατεύθυνση καί ή ταχύτητα τής κίνησης μέσα στό χωροχρονικό συνεχές καθορίζει ἄν κανείς θά συναντηθεῖ μέ τό παρόν, τό παρελθόν ή τό μέλλον. "Αν δέν ήταν έτσι, τότε θά έπρεπε νά κατανοήσουμε τό φυσικό γίγνεσθαι δυναμικά, δηλαδή ώς κίνηση μέσα στόν τρισδιάστατο χῶρο. Ἡ θεωρία τῆς σχετικότητας θεωρεῖ όμως, δπως διακήρυξε και ή ίδια, τή «στατυκή» θεώρηση τοῦ φυσυκοῦ γίγνεσθαι, ώς τετραδιάστατου χωροχρονικοῦ συνεχοῦς, «άντικειμενικότερη» άπό τή «δυναμμική», και ἀπό την ἄποψη σύτη μᾶς ὑποβάλλει την ἰδέα ένος έλεατικοῦ Είναι, μέσα στό όποιο σκόρπια θραύσματα χρόνου κινούνται πρός διαφορετικές κατευθύνσεις, διασταυρώνονται ή άπομακρύνονται τό ένα ἀπό τό ἄλλο — χωρίς δμως νά μεταβάλλεται έτσι τό γεγονός ότι όλα, όσα μπορούν να ύπαρξουν, ύπαρχουν ήδη καί ότι μέ την έννοια αὐτή το Είναι παραμένει άμετάβλητο. 'Ασφαλώς στό

πλαίσιο τῆς θεωρίας τῆς σχετικότητας δέν μπορεῖ νά γίνει λόγος γιά χάποιον χῶρο, ὁ ὁποῖος οἰονεί θά κατάπινε τόν χρόνο: ὁ χῶρος εἴναι ἐξ ἴσου λίγο ἀπόλυτος ὅσο καί ὁ χρόνος, δηλαδή συγκροτεῖται καί διασπάται ἀνάλογα μέ τήν ἐκάστοτε κατανομή τῆς μάζας καί τῆς ἐνέργειας, δηλαδή ἀνάλογα καί μέ τόν τρόπο, μέ τόν ὁποῖο συγκροτεῖται καί διασπάται ἐκάστοτε ὁ χρόνος. Παρ' ὅλα αὐτά πρέπει νά ποῦμε ὅτι ἡ διάσπαση τοῦ χώρου φαίνεται πιό κατανοητή ἀπό μιάν ἀντιστροφή τοῦ χρόνου, ἡ ὁποία συντελεῖται ἐξ αἰτίας τῆς κατάτμησής του σέ πολλούς χρόνους μέσα στό χωροχρονικό συνεχές. Ἡ ἀτελής αὐτή εἰκόνα μπορεῖ ἴσως νά κάνει ἀντιληπτό γιατί ἡ μοντέρνα φυσική ἄνοιξε μέ τἡν ἐργασία της τόν δρόμο γιά τἡν ἴδια ἀλλαγή τῆς αἴσθησης τοῦ κόσμου ὅπως καί τό μοντέρνο μυθιστόρημα ἡ οἱ μοντέρνες εἰκαστικές τέχνες.

## ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΤΕΤΑΡΤΟ

## Η ΑΝΑΠΤΎΞΗ ΤΗΣ ΜΑΖΙΚΉΣ ΔΗΜΟΚΡΑΤΊΑΣ, Ο ΕΚΠΕΣΜΟΣ ΤΟΥ ΑΣΤΙΚΟΎ ΤΡΟΠΟΎ ΖΩΗΣ ΚΑΙ Η ΜΕΤΕΞΕΛΙΞΉ ΤΟΥ ΑΝΑΛΥΤΙΚΟΥ-ΣΥΝΔΥΑΣΤΙΚΟΎ ΣΧΗΜΑΤΟΣ ΣΚΕΨΉΣ

## 1. ΜΕΘΕΡΜΗΝΕΙΑ ΚΑΙ ΜΕΤΑΤΡΟΠΗ ΤΟΥ ΦΙΛΕΛΕΥΘΕΡΙΣΜΟΥ

'Η άντυατάσταση τοῦ συνθετικοῦ-ἐναρμονιστικοῦ σχήματος σκέψης άπό τό ἀναλυτικό-συνδυαστικό συντελέσθηκε στό ίδιο χρονικό διάστημα όπως καί ο παραμερισμός τοῦ κλασσικοῦ ἀστικοῦ φιλελευθερισμοῦ άπό τή μαζική δημοκρατία - καί ὁ παραμερισμός τοῦτος πραγματοποιήθηκε μέ τή σειρά του συχνότατα ώς μεθερμηνεία καί άλλαγή τοῦ φιλελευθερισμοῦ σύμφωνα μέ τίς άνάγκες τῆς μαζυτῆς δημοκρατίας, κι δχι πάντοτε ώς άνοιχτή και προγραμματική σύγκρουση μεταξύ τους. Αὐτό βέβαια δέν ήταν σύμπτωση, οὕτε καί πρόκειται άπλώς γιά δύο χρονικά παράλληλες διαδικασίες παρά γιά μιά βαθειά δομυτή ἀντιστοιχία, τήν ὁποία ἐδῷ καταγράφουμε μόνο χωρίς νά θέτουμε το μεθοδολογικά ἀνανθῶδες καί ἴσως ἄγονο ζήτημα τῶν γενετικών παραγόντων καί προτεραιοτήτων. Στό άναλυτικό-συνδυαστικό σχήμα σκέψης έκφράσθηκε ίδεατά ὁ τρόπος λειτουργίας τοῦ χοινωνικοῦ ἐκείνου σχηματισμοῦ, ὁ ὁποῖος βαθμηδόν ἐπικάλυψε ή ἀπορρόφησε ἐκεῖνον, μέσα στόν ὁποῖο κυριαρχοῦσε ἡ ἀστυτή τάξη καί ὅπου ὁ φιλελευθερισμός κατανοούνταν καί ἀσκούνταν κυρίως μέ τήν ἔννοια πού τοῦ ἔδινε ἡ ἀστική τάξη. Ἡ κατευθυντήρια ίδέα τῶν κατ' ἀρχήν Ισότιμων ἔσχατων στοιχείων ή ἀτόμων, πού ὅλα τους βρίσκονται πάνω σ' ένα επίπεδο καί μπορούν νά συνδυασθούν μεταξύ τους αύθαίρετα καί άδιάκοπα, πράγματι άπέδιδε έπαρκῶς μιά κοινωνική πραγματικότητα, δπου άνθρώπινα άτομα ἰσότιμα άπό πολιτική καί κοινωνυτή ἄποψη μποροῦν και τούς ἐπιτρέπεται νά ἀναλάβουν ὡς τέτοια, δηλαδή άνεξάρτητα άπό κάθε άλλη κοινωνική προϋπόθεση, διαφορετικούς εκάστοτε κοινωνικούς ρόλους δίχως νά τίθενται κατ' άρχην δρια στήν χινητικότητά τους καί στό παιγνίδι τῶν συνδυασμῶν πού αὐτή καθιστά δυνατό. Μιά τέτοια άντίληψη ήταν δλότελα ξένη στόν άστικό φιλελευθερισμό, δηλαδή στόν φιλελευθερισμό πρίν από τή μαζικοδημοκρατική του μεθερμηνεία, καί μάλιστα καταπολεμήθηκε ήδη στίς πρώιμες μορφές της άπό τούς τοτινούς φιλελευθέρους. 'Ο άστικός

άτομωμσμός γνώριζε δρια, τά όποῖα πρωτοέγιναν όρατά όταν ἄρχισαν νά πέφτουν. 'Η φυσική ἀτομικότητα καθ' αύτή δέν άποτελούσε ἐπαρκή δρο γιά τήν πολιτική καί κοινωνική, κι ούτε κάν γιά τή νομική ισοτιμία όλων των άτόμων. Αύτό ἄρχιζε ήδη άπό τή δομή τῆς οἰκογένειας, η όποία βέβαια δέν ήταν πιά ή μεγάλη πατριαρχυτή οὐκογένεια, δηλαδή ὁ «οὐκος» τῆς societas civilis, ὡστόσο είχε μία κεφαλή καί καθόριζε λίγο-πολύ ἀκριβῶς τούς ρόλους τῶν μελῶν της, ἔτσι ώστε *αὐτή* —καί όχι τό κάθε μεμονωμένο φυσικό ἄτομο— λογιζόταν ώς τό χύτταρο τοῦ χοινωνικοῦ όργανισμοῦ. Στό πολιτικό ἐπίπεδο τούτη ή δομή τῆς οἰκογένειας ἔβρισκε τήν ἀντιστοιχία της στό γεγονός ότι πολιτικά δικαιώματα είχαν ως ἐπί τό πλεϊστον μονάχα οἱ κεφαλές των οίκογενειών, άλλά και πάλι όχι άναγκαστικά όλες, παρά κυρίως ή άποκλειστικά δσες κατείχαν δρισμένη ίδιοκτησία. 'Ακόμη καί δπου ο κύκλος τῶν κατόχων πολιτικῶν δυακωμάτων δέν ἦταν πολύ στενός, ό άστικός φιλελευθερισμός είχε σαφή όλιγαρχικά γνωρίσματα, τά όποΐα στήν έποχή πρίν ἀπό τήν ἀσυγκράτητη στροφή πρός τή μαζική δημοκρατία πρόβαλλαν ἀπροκάλυπτα στίς διαμάχες γύρω ἀπό τό έκλογικό δικαίωμα. 'Εδώ οἱ διαφορές ήσαν προφανώς διαφορές οὐσίας, και οί κοινωνικές Ιεραρχήσεις έκφράζανε ἀκριβώς τοῦτες τίς διαφορές ούσίας. Ἡ ἐπικράτηση τοῦ καθαρά λειτουργικοῦ κριτηρίου ἔγινε δεκτή μοναχά πάνω στή βάση τῆς κατ' άρχην κοινωνυτῆς, πολιτυτῆς καί νομικής ἰσότητας δλων τῶν ἀτόμων ὡς ἀτόμων. Γιατί μονάχα ἀπολύτως ζοα άτομα μπορούν νά έναλλαγούν μεταξύ τους σέ διαφορετικές λειτουργίες, μονάχα τέτοια μπορούν νά παίξουν μεταξύ τους ἐναλλασσόμενα συνδυαστικά παιγνίδια. Επρεπε νά έμφανισθεϊ ή μαζυτή δημοχρατία, ή τουλάχιστον νά διαγραφεί ώς πραγματική δυνατότητα, γιά νά μπορέσει κανείς νά διανοηθεί μιά κατάσταση, μέσα στήν όποία έπωρατούν τά λειτουργικά κριτήρια καί τά πάντα μπορούν νά συνδυασθοῦν μέ τα πάντα.

Ο ἀστικός φιλελευθερισμός ἔποισχε ἀπό μιά βασική ἀντίφαση: ἀπό τή φύση του ήταν όλιγαρχικός, συνάμα όμως ήταν ὑποχρεωμένος νά ἐκδιπλωθεῖ πολιτικά σέ μιά (σχηματιζόμενη) μαζική κοινωνία, ή ὁποία ἀποτελοῦσε τήν conditio sine qua non τῆς ἴδιας του τῆς ὕπαρξης. Όμως ἡ μαζική κοινωνία τραβοῦσε πρός τή μαζική δημοκρατία, κι αὐτό ἔκανε τήν ἀντίφαση ἀικόμα ἐντονότερη. Στόν βαθμό πού ἡ βιομηχανική μαζική κοινωνία παραμέριζε τὰ τελευταῖα κατάλοιπα τῆς societas civilis και ἐδραιωνόταν, διαγράφονταν ὅλο και καθαρότερα τὰ

περιγράμματα τῆς μαζυτῆς δημοκρατίας, μέχρις ότου ἡ μαζυτή κοινωνία καί ή μαζυτή δημοκρατία συγχωνεύθηκαν πάνω σέ τεχνολογυιά προηγμένη οἰκονομική βάση. Τοῦτες τίς φάσεις στήν ἐξέλιξη τῆς μαζυτής κοινωνίας (καί συνάμα τής βιομηχανίας καί τής οίκονομίας έν γένει) πρέπει νά τίς έχουμε συνεχώς κατά νοῦ προκειμένου νά συλλάβουμε τά είδοποιά γνωρίσματα καί τήν Ιστορική πορεία τοῦ ἀστικοῦ φιλελευθερισμού. Τό γεγονός, δτι μέσα άπό διάφορες μεθερμηνείες καί κάθε είδους προσαρμογές τελυιά ἀπορροφήθηκε ἀπό τή μαζική δημοχρατία καί σήμερα κατορθώνει νά διασώζεται μονόχα σέ περιθωριακά ζητήματα, διόλου δέν άποδευανύει ότι έξ άρχης και έξ αἰτίας τῶν έσώτερων ροπῶν του ήταν προορισμένος γιά κάτι τέτοιο, ὅτι δηλαδή τά όλιγαρχικά του γνωρίσματα ήσαν άπλως άμελητέες ίδιότητες ή μυφοατέλειες. "Ομως αὐτό εξμαστε σέ θέση νά τό διαπιστώσουμε μονάχα όταν διακρίνουμε καθαρά τόν συγκεκριμένο κοινωνικό καί ίστορικό χαρακτήρα τοῦ ἀστικοῦ φιλελευθερισμοῦ ἀπό τήν ἀόριστη κανονιστική έννοια τοῦ φιλελευθερισμοῦ, ἡ ὁποία χρησίμευσε ὡς ἀγωγός τῶν μεθερμηνειῶν καί τῶν προσαρμογῶν πού ἀναφέραμε παραπάνω. Στόν βαθμό πού ὁ φιλελευθερισμός μεθερμηνεύεται ύπό μαζικοδημοκρατυκή έννοια, ό,τι ἀπομένει ἀπό τή συγκεκριμένη Ιστορυκή σημασία του χαρακτηρίζεται ώς «συντηρητισμός» και καταδυαίζεται μέ άντίστοιχη ζέση ἀπό τούς ὑπερασπιστές τῆς μαζικῆς δημοκρατίας, ὁπότε βέβαια ή έννοια τοῦ συντηρητισμοῦ χάνει τή συγκεκριμένη Ιστορυκή της άναφορά καί γίνεται πολεμικό σύνθημα. Έπίσης πολεμικά, άν καί αύτήν τή φορά με θετικές συμπαραδηλώσεις, χρησιμοποιείται καί ή ξννοια τοῦ φιλελευθερισμοῦ όπως καιτανοείται στήν προοπτυκή τῆς μαζικής δημοκρατίας: μέ την έννοια αύτη δηλαδή ύποβάλλεται ή έντύπωση ότι τώρα πιά κατανοήθηνε ἐπί τέλους τό «άληθινό» νόημα ατού» φιλελευθερισμού καί μετουσιώνεται σέ πράξη. Ή ἐπιλογή τῶν δρων είναι βέβαια καθ' αὐτήν ἀδιάφορη σέ μιάν ἐπιστημονική ἔρευνα, άρκει οι δροι αύτοι να μήν έχουν πολεμική φόρτιση και να μήν είναι κατειλημμένοι έκ τῶν προτέρων, ἔτσι ὥστε ή χρήση τους νά ἰσοδυναμεϊ μέ διιολογία πίστεως. Μέ δεδομένη τή μαζικοδημοκρατική μεθερμηνεία τής έννοιας τοῦ φιλελευθερισμοῦ, ἡ ὁποία σήμερα έχει κατά μέγα μέρος ἐπιβληθεϊ, φαίνεται λοιπόν σκοπιμότερο νά δηλώσουμε τή σαφή, άπό πραγματολογική τουλάχιστον άποψη, διαφορά δυάμεσα στήν κοινωνικοπολιτική ύφή της πρώιμης καί της δψιμης μαζικής χοινωνίας, χρησιμοποιώντας δύο διαφορετικές έννοιες και έμμένοντας

στή διαυγή και εὐσύνοπτη ἀντιπαράθεση (ἀστικοῦ) φιλελευθερισμοῦ και (μετααστικής) δημοκρατίας. Από τήν ἄλλη μεριά πρέπει να έξηγήσουμε ποιές ἱστορικές και ἐννοιολογικές προϋποθέσεις ἔκαναν εὐλογη και δυνατή τή δημοκρατική μεθερμηνεία τοῦ φιλελευθερισμοῦ, ἔτσι ὥστε —ἀκόμα και στήν περίπτωση τῆς πρόσφατης ταύτισης δημοκρατίας και φιλελευθερισμοῦ, ὅπως αὐτή ἐπικράτησε στήν πάλη ἐναντίον τοῦ «ὀλοκληρωτισμοῦ»— βασικές ἀντιθέσεις περιεχομένου πα-

ραβλέφθηκαν είτε επίτηδες είτε έλαφρα τη καρδία.

Γιά νά δώσουμε τήν έξήγηση αὐτήν πρέπει νά ἀνατρέξουμε στούς πολεμικούς σκοπούς των δημιουργών της φιλελεύθερης θεωρίας. Τοῦτοι έδῶ στρέφονταν ἐναντίον τοῦ νομικοῦ καί ήθικοῦ κώδικα τῆς societas civilis, ὁ ὁποῖος προέβλεπε τήν ὑποταγή τοῦ ἀτόμου σέ ὅσες δεσμεύσεις τοῦ ἐπέβαλλε ἡ κοινωνική του τάξη καί ὁ ὁποῖος στήριζε τίς Ιεραρχικές σχέσεις μεταξύ τῶν ἀτόμων στό γεγονός ὅτι αὐτά άνῆναν σέ διαφορετικές κοινωνικές τάξεις (έννοεῖται ὅτι έδῶ ὁ ὅρος «τάξη» χρησιμοποιείται μέ τή σημασία πού είχε στό ancien régime, άντιστοιχεϊ δηλαδή στό état, estate ή Stand). Έπομένως οἱ ἔννοιες πού ἔπρεπε ν' ἀντιτάξει στόν χώδικα αὐτόν ὅποιος ήθελε νά τόν χαταπολεμήσει ήσαν: άτομυμομός καί Ισότητα, δηλαδή άπελευθέρωση τοῦ άτόμου άπό όσες δεσμεύσεις τοῦ ἐπέβαλλε ἡ τάξη του καί συνάμα χατάργηση τῶν ἱεραρχυιῶν ἐκείνων σχέσεων ἀνάμεσα στά ἄτομα, οἰ όποῖες ἀπέρρεαν ἀπό τίς δεσμεύσεις τοῦτες ἡ ἰσότητα δφειλε ν' άποιατασταθεί ανάμεσα στά άτομα ώς τέτοια, άκριβώς όπως ή άνισότητα άφοροῦσε άτομα δεμένα σέ δρισμένη κοινωνική τάξη. Αὐτή ἡ άρχυτή έσωτερυτή συνάφεια άτομυμσμού καί έλευθερίας μπορούσε νά κατανοηθεί με τήν έννοια ότι ή άπελευθέρωση τοῦ άτόμου ήταν δυνατόν νά όλοκληρωθεί μονάχα όταν όλα τά άτομα γίνουν ίσα μεταξύ τους. Έπειδή ή ισότητα τῶν ἀνθρώπων δέν μπορούσε νά ἀποδειχθεῖ μέ ιστορικά ἐπιχειρήματα, γιά νά θεμελιωθεῖ χρησιμοποιήθημαν κατασκευές δπως της φυσυκής κατάστασης ή τοῦ κοινωνικοῦ συμβολαίου, στίς όποϊες σύγχρονα κοινωνικοπολιτικά αἰτήματα προβλήθηκαν μέσα στίς ἀπαρχές τῶν κοινωνιῶν καί ἔτσι καθαγιάσθηκαν. Ένάντια σέ άνθρωπολογικές άντιλήψεις, οἱ ὁποῖες σκοπό τους εἶχαν νά στηρίξουν τίς κοινωνικές διακρίσεις της societas civilis, τονίσθηκε έπί πλέον στόν 17ο καί στόν 18ο αἰ. ὅτι οἱ φυσικές καταβολές καὶ τά αἰσθήματα δέν διαφέρουν πολύ ἀπό ἄνθρωπο σέ ἄνθρωπο. Σ' αὐτές τίς πρώιμες έπιθέσεις έναντίον της ίδεολογίας καί της πρωατυσής της societas civilis λάνθαναν, ἀπό λογική ἄποψη τουλάχιστον, αἰτήματα πού μποροῦμε, προκαταλαμβάνοντας τίς έξελίξεις, νά τά όνομάσουμε τόσο φιλελεύθερα όσο καί δημοκρατικά. Έν πάση περιπτώσει, από την όξυνση αὐτῶν τῶν ἐπιθέσεων — ὅξυνση καί ὡς πρός τή χρησιμοποιούμενη γλώσσα καί ώς πρός τό περιεχόμενο τῆς σκέψης— προέκυψαν σπέρματα δημοκρατικής σκέψης. Αύτό δμως έγινε συνειδητό μόνον άργότερα, γιά τόν ἀπλό λόγο ὅτι γιά τόν πρώιμο φιλελευθερισμό ἦταν άδιανόητο ότι θά μπορούσε κάποιος νά πάρει τίς δημοκρατικές άρχές κατά λέξη ή ότι θά μπορούσε νά δώσει σέ φιλελεύθερες άρχές έννοια δημοκρατική. Ήταν βέβαια αὐτονόητο ὅτι ὅλοι οἱ ἄνθρωποι εἶναι ἴσοι καί έλεύθεροι — έξ ίσου αὐτονόητο ήταν όμως καί ότι ὁ κύριος έχει δικαιώματα πού ὁ ὑπηρέτης οὕτε ἐπιτρεπόταν οὕτε καί μποροῦσε νά έχει. Αύτό μπορεῖ νά τό βρίσκει παράδοξο μονάχα δποιος θεωρεῖ τίς σημερινές συνήθειες της σκέψης μας ώς ύπεριστορικές κατηγορίες καί έπί πλέον δέν είναι άρκετά έξοικειωμένος μέ τήν Ιστορική χρήση καί μοίρα τῶν ἐννοιῶν, 'Αρκεῖ νά θυμίσουμε ὅτι ἡ ἔννοια populus ἐπί αίωνες σήμαινε άποκλειστικά τίς κεφαλές των «οίκων» της societas civilis και κανείς δέν διανοήθηκε νά χαροσιτηρίσει ώς «λαό» τή μεγάλη πλειοψηφία τοῦ πληθυσμοῦ.

"Ηδη πρίν άπό τό 1789 ἀκούσθηκαν σποραδικά φιλελεύθεροι νά χρούουν τόν χώδωνα τοῦ χινδύνου μπροστά στήν «τυραννία» τῆς δημοκρατίας τις προειδοποιήσεις τους αυτές τις υπαγόρευαν έν μέρει άναμνήσεις άπό δρισμένα φαινόμενα τοῦ άγγλικοῦ έμφυλίου πολέμου καί έν μέρει ή έμφάνιση μιᾶς δημοκρατυτής πολιτυτής φιλολογίας, εἴτε ούτοπιστυκής είτε έμπνεόμενης από τή θεωρία τοῦ κοινωνικοῦ συμβολαίου. Χειροπιαστή μορφή πῆρε ή ἀντίθεση ἀνάμεσα σέ φιλελεύθερη-άστυσή και δημοκρατυσή τοποθέτηση μέσα στήν πορεία τῆς γαλλυτής Επανάστασης, όταν οι δημοκράτες ζήτησαν άπό τήν χυβέρνηση τή διουτητική ρύθμιση τής οὐκονομικής ζωής πρός δφελος τῶν ἀκτημόνων, χωρίς διμως νά ἀπαιτήσουν σέ δλες τίς περιπτώσεις ή έξ δλοκλήρου τήν κατάργηση της άτομικης ίδιοκτησίας. Τοῦτο άποτελούσε ένδειξη ότι τα άντίπαλα μέτωπα άκομη δέν είχαν άποσαφηνισθεϊ έντελως. Γιά νά γίνει σύτο χρειαζόταν ή κραταιή άνοδος ή νίκη τοῦ ἀστικοῦ φιλελευθερισμοῦ μετά τό 1830, ή ὁποία συνοδεύθηκε έξ άρχης από τη μουφά σκιά των έξεγέρσεων της «τέταρτης τάξης» πού γινόταν όλο καί πιό πολυάριθμη. Ἡ μεγάλη θεωρητική άντιπαράθεση μεταξύ φιλελευθερισμού καί δημοκρατίας έλαβε χώρα σ' αὐτήν ἀκριβως την περίοδο, και ήδη πρίν ἀπό τά τέλη τοῦ 19ου αἰ. ἔφερε σέ φως δλα τά ἐπιχειρήματα, ὄσα ἔχτοτε καί ἴσαμε σήμερα χρησιμοποιούνται καί ἀπό τίς δύο πλευρές. "Εγινε έτσι σαφές δτι οἱ φιλελεύθεροι διόλου δέν έπιθυμούσαν να έρμηνεύσουν καί να προασπίσουν τόν ατομικισμό μέ έννοια ή οποία θά συνεπαγόταν τή διεύρυνση τής τυπυτής ἰσότητας καί τή μετατροπή της σέ ύλυκη. Τήν πολεμυκή τους, καθώς καί τή φυσιογνωμία τοῦ ἀστικοῦ φιλελευθερισμοῦ ἐν γένει, τή χαρακτήριζε ή εξής διττή θέση: ἀπό τή μιά κατήγγελλαν δτι τό ἄτομο ἀπειλεῖται όλο καί περισσότερο όχι πιά ἀπό τίς δεσμεύσεις πού τοῦ ἐπέβαλλε ἡ κοινωνυκή του τάξη, άλλά ἀπό τήν ἀνώνυμη καί ἄμορφη μάζα: ἀπό τήν άλλη άγανουτούσου γιά την προϊούσα κατάτμηση της κοινωνίας σέ άτομα, ή δποία προφανώς δημιουργούσε άτομα πού δέν άνταποκρίνονταν στήν άστυκή άντίληψη περί άτόμου. 'Απ' δλα αύτά ξβγαινε άναγκαστικά τό συμπέρασμα ότι στήν άστυς έννοια τοῦ άτομυασμοῦ δέν μπορούσαν να χωρέσουν αὐτόματα δλα τά ἄτομα μέ μόνο χριτήριο τήν ίδιότητά τους ώς φυσικών άτόμων — ἄν αὐτό ήταν δυνατό, τότε θά ήσαν παράλογες οἱ καταγγελίες ἐνάντια στήν κατάτμηση τῆς κοινωνίας σε άτομα--, παρά μονάχα άτομα, τά όποῖα κατεῖχαν όρισμένες ύλυκές ή πνευματικές προϋποθέσεις και έπι πλέον είχαν τις ρίζες τους στήν άστυσή οἰκογένεια ή σέ ἄλλους θεσμούς. Ἡ προάσπιση τῶν δυαιωμάτων τοῦ ἀτόμου ὡς ὁλόπλευρου προσώπου ἀπέναντι στήν απρόσωπη μάζα συνέδεε λοιπόν ρητά ή σιωπηρά μέ την Έννοια τοῦ προσώπου μιά σειρά παραγόντων, πάνω στούς όποίους έδραζόταν ή κοινωνική ιεραρχία, έτσι ώστε ή άντίθεση πρός τήν κατάτμηση τῆς κοινωνίας σε άτομα Ισοδυναμούσε με την ύπεράσπιση της κοινωνικής ιεράρχησης τῶν ἀτόμων. Βέβαια δέν ἦταν πιά δυνατόν νά γίνεται λόγος γιά ιεράρχηση σύμφωνα μέ τά μέτρα τῆς societas civilis. 'Από έδω πήγαζου οι έγγενεις λογωές δυσκολίες της φιλελεύθερης θέσης δποτε πήγαινε νά δείξει ποιά είναι τά δρια τῆς Ισότητας, 'Ως μόνη άνθρωπολογική αἰτιολόγηση τῆς άνισότητας μπορούσε νά άναφερθεῖ η διαφορά σε πνευματικά προσόντα και άξιοσύνη, διμως τό επιχείρημα αὐτό σκόνταφτε στήν καθημερινή έμπειρία, ή ὁποία δέν γνωρίζει άχριβή, καί συχνά ούτε κάν κατά προσέγγιση, άντιστοιχία άνάμεσα στήν κοινωνική θέση καί στίς προσωπικές ίδιότητες τοῦ ἀτόμου, καί ἐπί πλέον μπορούσε να μεθερμηνευθεί σύμφωνα μέ τή δημοκρατική άντίληψη της έλίτ. Γιατί μέ βάση τη διαπίστωση της άνισότητας τῶν προσόντων καί τῶν ἐπιδόσεων δέν μπορεῖ νά νομιμοποιηθεῖ ἡ κυριαρχία μιᾶς δλόκληρης κοινωνικής τάξης, ἐφ' ὅσον τά προσόντα καί οἱ ἐπιδόσεις συνδέονται μέ συγκεκριμένα παροδικά ἄτομα' μέ τέτοια κριτήρια δυνατή θά ήταν μόνον ἡ κυριαρχία μιᾶς ἐλίτ, ἡ σύνθεση τῆς ὁποίας θά μεταβαλλόταν συνεχῶς — καί ὀκριβῶς γιά νά ἐπιτευχθεῖ ἡ ἐπικράτηση τῆς ἀμιγοῦς ἀξιοκρατίας θά ἔπρεπε νά ἀφαιρεθοῦν ἀπό τό ἄτομο ὅλα, ὅσα δέν ἔχουν νά κάμουν μέ τά προσόντα του καί τίς ἐπιδόσεις του, δηλαδή ὅλα τά πλεονεκτήματα, ὅσα ἀπολαμβάνει ἔνα ἄτομο ἐπειδή ἀνήκει σέ ὁρισμένη ὁμάδα ἡ τάξη. ᾿Αλλά ἀκριβῶς μιά τέτοια ἐπιδίωξη θά εἴχε ἀναγκαστικά ὡς συνέπεια τήν ὁλοκληρωτική κατάτμηση τῆς κοινωνίας σέ ἄτομα.

Τούτη ή ἔποψη τοῦ προβλήματος συνάπτεται μέ τήν προσπάθεια των δημοκρατών νά μεθερμηνεύσουν τόν φιλελεύθερο-άστικό κοινό τόπο τοῦ ἀτομυασμοῦ κατά τρόπο ώστε ἀπό τήν ἀρχή τοῦ ἀτομυασμοῦ νά προκύψει ένα ίδεῶδες ὑλυκῆς ἰσότητας. Γιά νά γίνει αὐτό, τό άτομο χωρίζεται κατά τό δυνατόν άπό ούσιακούς δεσμούς καί κοινωνικές προϋποθέσεις, γιατί θεωρεϊται ότι αὐτοί ἀκριβῶς οἱ παράγοντες δέν ἀφήνουν τόν ἐσώτατο προσωπικό του πυρήνα νά ἐκδιπλωθεῖ. "Οταν άποχοποῦν ἀπό τέτοιους δεσμούς και προϋποθέσεις, τά ἄτομα μπορούν να έναλλασσονται ή, με άλλα λόγια, όλοι οἱ κοινωνικοί ρόλοι είναι κατ' άρχην άνοιχτοί σέ όλα τά άτομα. Αὐτήν τη διατύπωση θά τη δεχόταν κι ένας φιλελεύθερος, διμως στήν περίπτωση αύτήν ή ούσιαστική διαφορά ἀπό τή δημοκρατική ἀντίληψη θά βρισκόταν σέ δύο σημεία. Πρώτον, έφ' δσον ό φιλελεύθερος άποδέχεται τούς ούσιωκούς δεσμούς και τίς κοινωνικές προϋποθέσεις τοῦ ἀτόμου, και μάλιστα μονάχα πάνω σ' αὐτήν τή βάση άναγνωρίζει τό ἄτομο ὡς πλῆρες πρόσωπο, τότε πρέπει νά έκχωρήσει ξμπροκτα -- όχι τυπικά-- σέ δρισμένα ἄτομα ἔνα προβάδισμα μέσα στόν ἀγώνα γιά την κατάληψη των κοινωνικών ρόλων τό προβάδισμα τοῦτο θεωρείται ώς λυπηρό, βέβαια, άλλά ἀναπόφευκτο γεγονός, πού ώστόσο μπορεί καί νά ίσοσταθμισθεϊ μέ ίδιαίτερη άξιοσύνη καί μέ κάποια τύχη. "Όμως γιά νά έξουδετερωθεϊ τό γεγονός αὐτό δέν ἐπιτρέπεται —καί ἐδῶ ἔγκειται τό δεύτερο σημεΐο— νά ληφθοῦν θεσμικά ή διουσητικά μέτρα, παρά τά πράγματα πρέπει νά πάρουν τόν δρόμο τους μέ τή βεβαιότητα ότι τό άόρατο χέρι θά βρεῖ τήν κοινωνυκά χρησιμότερη καί εὐσταθέστερη λύση. 'Απεναντίας, στόν κόσμο τῶν δημοκρατικῶν ίδεῶν ἡ νέα ἀντίληψη γιά τό ἄτομο καί τόν ἀτομυασμό συμπορεύεται μέ τό αίτημα δτι ή κοινωνία ή το κράτος ἐπιτρέπεται καί ὀφείλει νά ἐπεμβαίνει,

προκειμένου νά διασφαλίζει ότι οἱ κοινωνικοί ρόλοι εἶναι προσιτοί σ΄ δλα τά ἄτομα ἔμπρωκτα καί δχι ἀπλῶς τυπικά. Είναι προφανές, ὅτι ο καινούργιος όρισμός τοῦ ἀτομικισμοῦ καί ο καινούργιος όρισμός τῶν καθηκόντων τῆς κοινωνίας ή τοῦ κράτους συνδέονται στενότατα μεταξύ τους. Γιατί τά καθήκοντα αύτά συνίστανται άκριβῶς στό νά άποκοπούν τα άτομα άπό τούς ούσιακούς δεσμούς καί τίς κοινωνικές τους προϋποθέσεις καί έτσι νά άποκατασταθεῖ ἀνάμεσά τους ἡ ὑλυή έχεινη ισότητα, ή όποια μόνο τυπική μπορεί νά 'ναι όσο δέν συντελεϊται ή παραπάνω ἀποκοπή. Οἱ φιλελεύθεροι τό ὀνομάζουν αὐτό ἀφ' ένος ξερίζωμα τοῦ ἀτόμου, συρρύκνωση τῆς προσωπικότητας καί κατάτμηση τοῦ κοινωνικοῦ "Όλου σέ ἄτομα, ἀφ' ἐτέρου περιορισμό τῆς συγκεκριμένης έλευθερίας πρός χάριν μιᾶς ἀφηρημένης ἰσότητας καί μετατροπή τῆς κοινωνικῆς ζωῆς σέ γραφειοκρατική μηχανή γιά τούς δημοχράτες ή ίδια διαδυασία σημαίνει αφ' ένός τήν απελευθέρωση τοῦ άτόμου άπό τά δεσμά τῆς έτερονομίας (τῆς αὐταρχυτῆς οἰκογένειας κτλ. κτλ.) καί τήν ἀπόκτηση τῆς ἀληθινῆς αὐτοτέλειας, ἀφ' ἐτέρου τή θεσμική έγγύηση τῆς δυνατότητας τοῦ αὐτοτελοῦς ἀτόμου νά ἀναπτυχθεϊ πάνω στή βάση τῶν ἴδιων προϋποθέσεων ὅπως καί ὅλα τά ἄλλα. Στή δημοκρατική ἀντίληψη συμβαδίζουν λοιπόν, παράδοξα άλλά λογυώ, ή ριζοσπαστυιοποίηση τοῦ ἀτομυασμοῦ καί τό αἴτημα όργανωμένης προστασίας τῶν ἀτόμων. Τώρα, ἡ τελεσφόρα θεσμυκή κατοχύρωση τοῦ ἀτομικισμοῦ δέν σημαίνει ἀπλῶς τήν τυπυτή κατοχύρωση τῆς εὐκαιρίας νά ἀποκτήσεις μέ τή δυκή σου δραστηριότητα κάτι πού άλλοι ήδη κατέχουν, παρά νά κατέχεις δικαιωματικά δσο τό δυνατόν περισσότερα ἀπό τά ὄσα θά ἔπρεπε νά κατέχουν ὅλοι. Ἡ ἀρχή τῆς χοινωνικής ήθικής, σύμφωνα μέ τήν όποία ή χοινωνία ύποχρεώνεται νά παρέχει στό ἄτομο όρισμένες ύπηρεσίες καί άγαθά, μετατρέπεται τελωά στή θέση ότι σκοπός του αύτοτελούς άτόμου είναι ή αύτοπραγμάτωση κι δτι ή κοινωνία όφείλει νά θέσει στή διάθεσή του τίς σημαντικότερες τουλάχιστον προϋποθέσεις γιά τήν ἐπίτευξη αὐτοῦ τοῦ σκοποῦ. "Ο,τι ἀρχίζει ώς κοινωνική πρόνοια έμπνεόμενη ἀπό ήθικά κίνητρα καταλήγει έτσι στόν άτομμαστικό ήδονισμό (βλ. κεφ. ΙV, 3).

Ο φιλελευθερισμός ήταν άνέναθεν γνωστός ώς τό προπύργιο «τοῦ» άτομικισμοῦ, καί γι' αὐτό ἡ δημοκρατυκή μεθερμηνεία καί ριζοσπαστικοποίηση τοῦ τελευταίου μέ σκοπό τήν ἐπίτευξη τῆς ὑλυκῆς ἰσότητας συνέχισε νά ὀνομάζεται «φιλελευθερισμός», πράγμα πού τῆς ἔδωσε ἕνα διττό πολιτικό-τοκτικό πλεονέκτημα: ἔθεσε ἀναγκαστικά τούς άμιγεῖς φιλελευθέρους σέ μιάν ίδεολογική και ήθωή διελκυστίνδα, ένῶ τουτόχρονα διαχώριζε τή θέση της ἀπό τόν ἐφιάλτη τοῦ σοσιαλιστικοῦ κολλεκτιβισμοῦ. Τοῦτος ὁ δημοκρατικός ή ἀριστερός ή κοινωνικός φιλελευθερισμός -- δπως θέλει κανείς--- μπορούσε μάλιστα νά ίσχυρισθεϊ ότι είναι πιό «φιλελεύθερος» ἀπό τόν όρθόδοξο φιλελευθερισμό στόν βαθμό πού τοῦτος ἐδῶ, προκειμένου νά καταπολεμήσει τό κοινωνικό κράτος κτλ., έρωτοτροπούσε με αύταρχικές λύσεις, δηλαδή in extremis ήταν πρόθυμος νά θυσιάσει όλοκληρωτικά ή έν μέρει τόν πολιτικό φιλελευθερισμό στόν βωμό τοῦ οἰκονομικοῦ. Παρ' δλες, ώστόσο, τίς ἐπυκκλύψεις ή τίς συγχύσεις στό ἐπίπεδο τῆς ὁρολογίας, η έμπράγματη άντίθεση άνάμεσα στούς δύο φιλελευθερισμούς ἔγινε συνειδητή ἀπό νωρίς, ἐφ' ὄσον μάλιστα ἡ ἔμφαση διέφερε οὐσιαστικά. Γενικά μπορεϊ νά διαπιστωθεϊ ότι ὁ κλασσικός φιλελευθερισμός συνήθως έναποθέτει τη λειτουργία της κοινωνίας στην όδηγητήρια δύναμη τοῦ ἀόρατου χεριοῦ, ἀποτιμώντας τίς ἀνάγκες και τίς ἐπιθυμίες τῶν ἀνθρώπων πραγματολογικά καί ὅχι κατά πρῶτο λόγο ἡθικά: οί άνθρωποι έχι φύσεως πασχίζουν γιά ό,τι θεωροῦν ώς συμφέρον τους, καί άπό τήν άναπόφευντη διασταύρωση τῶν προσπαθειῶν τους προκύπτει ή μεγάλη συνισταμένη, δηλαδή τό ἰσοζύγιο πού έμπεδώνεται δίχως νά γνοιάζεται γιά τήν ἀτομική τύχη των άνθρώπων ή ήθική έδω είναι πυρίως ύπόθεση τοῦ ἀτόμου καί ὅχι γνώμονας, μέ βάση τόν ὁποῖο πρέπει ή κοινωνία ώς σύνολο νά ρυθμίζει τή δραστηριότητά της. 'Απεναντίας, τόν δημοκρατικό φιλελευθερισμό τόν χαροκτηρίζει ήδη έξ άρχης η τάση νά ἀποτιμᾶ την κοινωνία ώς σύνολο μέ βάση ήθυιά κριτήρια καί νά ρωτᾶ ἄν αὐτή άνταποκρίνεται στήν άξιοπρέπεια τοῦ άτόμου. Αντίστοιχα, ο άτομυμσμός ριζοσπαστυκοποιείται μέ άφετηρία την ήθυκή, ήτοι προτάσσονται τά δυαιώματα, τά όποϊα θεωρεϊται δτι έχει τό πρόσωπο ώς πρόσωπο, καί τό πρόσωπο τοῦ ἀτόμου λογίζεται ώς αὐτοσκοπός, τόν όποῖο όφείλει νά ὑπηρετεῖ ἡ κοινωνία: κοινοί τόποι τοῦ φυσικοῦ δικαίου πού έμφανίσθηκαν πολύ νωρίς στό ίδεολογικό όπλοστάσιο τοῦ φιλελευθερισμοῦ ἐρμηνεύονται τώρα ὡς έπιταγές της άνθρωπιστικής άλληλεγγύης. Ωστόσο παρατηρήθηκε τό παράδοξο δτι ο δημοκρατικός «φιλελευθερισμός», παρά τήν ήθυκή του θεμελιώδη τοποθέτηση, κάτω άπ' τήν ἐπίδραση σοσιαλιστικών ίδεων, στήριξε όλο καί περισσότερο τά πολιτικά καί κοινωνικά του αίτήματα σέ ἐπιχειρήματα κοινωνιολογικά, ὁπότε τό ἴδιο ἐκεῖνο ἀνθρώπινο πρόσωπο, ώς χώριο όντολογικό κατηγόρημα τοῦ όποίου θεωρείται ή ά-

ξιοπρέπεια, παρουσιάζεται ταυτόχρονα ώς άβουλο προϊόν «άντικειμενυιών παραγόντων». Τούτο τό λογικό άλμα όφειλόταν σέ μιά πολεμική ἀνάγνη, γιατί ἀπό τή θέση, ὅτι ὁ ἄνθρωπος στή σημερινή του κατάσταση είναι ἀποκλειστικά ή κατά μέγιστο μέρος προϊόν τῶν συνθηνιών όπου ζεϊ, μπορεϊ νά άντληθεϊ ή κανονιστυκή άρχή ότι οί συνθήνες όφείλουν ν' άλλάξουν γιά νά μπορέσει νά έκδιπλωθεί ὁ «άληθινός» ἄνθρωπος (δηλαδή ὁ ἄνθρωπος δπως τόν περιγράφει μιά άνθρωπολογία ήθυσης έμπνεύσεως). όπως είναι αὐτονόητο, οἱ συνθηκες δφείλουν ν' άλλάξουν κατά τρόπο ώστε νά έπιτευχθεί περισσότερη *ἱσότητα ὑπό τὴν ὑλική ἔννοια. 'Αντίθετα, ἡ ἀντιπάθεια τοῦ ὀρθόδοξου* φιλελευθερισμοῦ ἀπέναντι σέ τέτοιες κοινωνιολογικές ἐξηγήσεις καί συνταγές πηγάζει άπό την ἐπιθυμία νά τονισθεῖ ἡ αὐτονομία τοῦ άτόμου καί τῆς δράσης του, πρακειμένου νά έδραιωθεῖ ἡ πεποίθηση δτι στόν ἄξιο άρκοῦν τά τυπικά δικαιώματα γιά νά προοδεύσει. Καθώς οί θέσεις άντιστρέφονται έναιτέρωθεν μέσα στήν πολεμωσή, ὁ φιλελεύθερος παραμερίζει τώρα κάπως τήν κοινωνιολογία τοῦ ἀόρατου χεριοῦ καί ἐπιχειρηματολογεῖ ἡθυκά. Γενικά, πάντως, ἡ φιλελεύθερη ἔντονη άντιπαράθεση έλευθερίας καί ἰσότητας μᾶλλον ἀποστρέφεται τά κοινωνιολογικά ἐπιχειρήματα, ἐνῶ ἡ δημοκρατική συνύφανση τῶν δύο τούτων μεγεθών συριβώς τέτοια έπιχειρήματα έπυαλείται.

'Επί πλέον ή φιλελεύθερη άντιπάθεια ένάντια στήν κοινωνιολογυή έπιχειρηματολογία, σέ τούτη τήν είδυκή συνάφεια, πηγάζει άπό τή μέριμνα γιά τή διαφύλαξη τοῦ σαφοῦς τυπικοῦ διαχωρισμοῦ ἀνάμεσα στό δημόσιο καί στό ίδιωτικό. τοῦτος ὁ διαχωρισμός συσχετίζεται μέ τήν ἐπιλογή ὑπέρ τῆς ὑλυέῆς ἰσότητας καί ἐναντίον τῆς τυπυέῆς, μέ τήν έννοια ότι τό άτομο ώς δημόσιο πρόσωπο κατέχει όρισμένα δικαιώματα καί δρισμένες εύκαιρίες, ένῶ ὡς ἰδιώτης ἀποφασίζει πῶς θά τά άξιοποιήσει αὐτά. Ἡ ἀντιδιαστολή τῆς δημόσιας καί τῆς ἰδιωτικῆς έποψης τοῦ προσώπου σκοπεύει νά ἀποδυναμώσει τό κοινωνιολογικό ἐπιχείρημα, ὅτι τό ἄτομο στήν πράξη είναι ἔρμαιο τῆς δημόσιας σφαίρας χι ότι τό χαίριο ζήτημα είναι ἀκριβώς ή μορφή ή ή μεταμόρφωση τούτης της τελευταίας. 'Απεναντίας, τό ἐπιχείρημα αὐτό κερδίζει έδαφος μέσα στό δημοκρατικό πλαίσιο σκέψης στόν βαθμό πού ή ίδιωτυκή και ή δημόσια σφαίρα συμφύρονται ήδη, έπειδή ή δημόσια σφαίρα όφείλει να ένδιαφερθεί για όρισμένες πλευρές και αποφάσεις τοῦ προσώπου, οἱ ὁποῖες σύμφωνα μέ τὰ ἀστικά κριτήρια ἦσαν ἰδιωτικές. "Αν οι δροι της έλεύθερης ανάπτυξης τοῦ προσώπου ζητοῦνται

πρώτα-πρώτα στήν ύλική ἰσότητα, τότε είναι πρόδηλο ότι δέν μπορεϊ νά γίνει διάκριση ούτε ἀνάμεσα σέ ίδιωτική καί δημόσια ἔποψη τοῦ προσώπου ούτε άνάμεσα σε ίδιωτικές καί δημόσιες ύποθέσεις. "Αν ή κοινωνία έξ αίτίας της ήθυσης της άποστολης είναι ύποχρεωμένη νά μεριμνά όσο τό δυνατόν πιό πολύπλευρα γιά τό πρόσωπο ώς πρόσωπο, τότε τελικά ή εὐτυχία ή ή δυστυχία τοῦ ἀτόμου γίνεται τό κριτήριο γιά νά δοθεῖ ἀπάντηση στό ἐρώτημα κατά πόσο ἡ κοινωνία έκπληρώνει μέ ἐπιτυχία τήν ἀποστολή της ή ὅχι. Αντίστοιχα μεταβάλλεται καί ή έννοια της ισότητας. Τό ζητούμενο δέν είναι πιά ίσες εύκαιρίες προκειμένου νά άποκτηθεϊ άνιση κοινωνική θέση καί άνισος πλούτος, παρά ή Ισότητα στό ἀποτέλεσμα, δηλαδή στήν ἀπόλαυση: μόνον έτσι είναι κατά τή δημοκρατική άντίληψη δυνατόν νά άποκλεισθεί τό ένδεχόμενο δτι οἱ ἀπόγονοι ἀτόμων, τά ὁποῖα ἀπέκτησαν (άξιοκρατικά) άνιση κοινωνυκή θέση καί άνισο πλούτο, θά κερδίσουν ένα προβάδισμα άπέναντι σε άλλους, θέτοντας καί πάλι σε κίνηση τόν προηγούμενο φαϊλο χώχλο. "Όλα αὐτά βέβαια ἀποτελοῦν ἀφραϊες προβολές χαί αντιλήψεις πού ποτέ δέν πραγματώθηκαν συνάμα διιως αποτελοῦν άντιλήψεις πού καθοδηγοῦν τή δράση — μιά δράση, ή όποία σ' αὐτήν τή μορφή έλάχιστα άνταποκρίνεται στή φιλελεύθερη ίδέα περί πολιτικής. Γιατί τώρα ώς διηνεκής άποστολή τής δημοκρατίας άνοκηρύσσεται ό εκδημοκρατισμός, έπομένως τό φιλελεύθερο σύνταγμα δέν θεωρείται τελειωτικός χαθορισμός τυπικών χανόνων παιγνιδιού, παρά μάλλον οἱ κανονιστικά φορτισμένες διατυπώσεις του ἐρμηνεύονται ὡς έπιταγή μεταρρύθμισης της κοινωνίας πρός δημοκρατική κατεύθυνση. Τούτη ή δράση συχνότατα άποιωλεῖται «φιλελεύθερη», δμως μ' αὐτό έννοεῖται ένας άπλως πολιτικός φιλελευθερισμός, ὁ ὁποῖος κάνει ένέργειες γιά την πραγμάτωση της ύλυτης ἰσότητας, άκομα κι ἄν αὐτό περιορίζει τον οικονομικό φιλελευθερισμό, μ' αυτήν τήν είδυσή σημασία, ή έννοια τοῦ φιλελευθερισμοῦ χρησιμοποιεῖται κυρίως έξ αἰτίας των εύχάριστων κανονιστυιών της συμπαραδηλώσεων, ώστόσο μπορεί καί νά στρέφεται ένάντια στό κοινωνικό περιεχόμενο τοῦ ἀστικοῦ φιλελευθερισμού και έλάχιστα ξεχωρίζει άπό σοσιαλδημοκρατικές θέσεις. Αλλωστε ή άντικομμουνιστική σοσιαλδημοκρατία, έτσι όπως έδρασε τίς τελευταϊες δεκαετίες στή δυτυκή Εύρώπη, μπορεί μέ κριτήριο τήν κατ' άρχήν ήθυσή της τοποθέτηση νά θεωρηθεί ώς σημαντική παραλλαγή της δημοκρατικής μεθερμηνείας του φιλελευθερι-ရာလပ်.

Μολονότι ή φιλελεύθερη κριτική τῆς δημοκρατίας ήδη ἀπό τόν 19ο αί. δηλοποίησε χωρίς περιθώρια γιά παρανοήσεις τά ἐπίμαχα ζητήματα καί έδειξε, μέ σχεδόν ίδεοτυπική καθαρότητα, τήν άντίθεση περιεχομένου ανάμεσα στίς δύο αὐτές πολιτικές καιτευθύνσεις, ἐν τούτοις ή δημοκρατική μεθερμηνεία φιλελεύθερων κοινών τόπων κέρδιζε συνεχῶς ἔδαφος. Ἡ μετάβαση ἀπό τόν κλασσικό ἀστικό φιλελευθερισμό στή μοντέρνα μαζυκή δημοκρατία έχει έρευνηθεί και είναι γνωστή στίς άδρές της γραμμές, ώστόσο έδῶ πρέπει νά ὑπεισέλθουμε σύντομα σέ μερικά σημεΐα πού συχνά προκαλούν έννοιολογική ή ίστορική σύγχυση. Πρώτα-πρώτα πρέπει να διακρίνουμε ανάμεσα στίς διαφορετικές από χώρα σε χώρα πολιτικές αἰτίες, με τή στενότερη έννοια τοῦ δρου, καί στούς γενικούς, μακροπρόθεσμους κοινωνικούς λόγους πού άνοιξαν τόν δρόμο γιά τή μεθερμηνεία τοῦ κλασσικοῦ φιλελευθερισμοῦ. Οἱ πρῶτες μπορούν νά συνοψισθούν ώς έξης: Στόν τομέα της έξωτερυής πολιτυτής ὁ φιλελευθερισμός ήταν ύποχρεωμένος, σέ διαφορετικό βαθμό κάθε φορά, νά στηριχθεϊ σέ συμμαχίες μέ συντηρητικές ή δημοκρατικές δυνάμεις, οἱ ὁποῖες ἐκπροσωποῦσαν τήν ἐθνυκή ἰδέα μέ τόν τρόπο τους καί σε συνάφεια με τούς δικούς τους σκοπούς στόν τομέα τῆς έσωτερικής πολιτικής, ή ανάγικη καθιέρωσης τής γενικής στρατιωτικής θητείας συνιστούσε άπτό τεκμήριο τού πόσο άναπόδραστη ήταν ή είσαγωγή δημοφατυιών στοιχείων στή ζωή τών μοντέρνων χρατών, άνεξάρτητα ἀπό τήν ὑπόλοιπη πολιτυκή καί κοινωνυκή τους ὑφή. Στόν τομέα της έσωτερυτης πολιτυτης, πάλι, ο φιλελευθερισμός έπρεπε νά λάβει τά μέτρα του ώστε νά μή σπρώξει τά κατώτερα στρώματα, καί πρό παντός τήν άντυαπιταλιστυκή έργατιά, στήν άγκαλιά τῶν συντηρητικών, οί όποιοι, παρά την άπεχθειά τους πρός τούς πληβείους, κατά καιρούς πρόβαλλων τήν ίδέα τοῦ γενικοῦ έκλογικοῦ δικαιώματος καί της κοινωνικής νομοθεσίας, ίδιαίτερα γιά νά ζημιώσουν τούς φιλελεύθερους βιομηχάνους καί νά προστατεύσουν τά συμφέροντα τής μεγάλης γαιοκτησίας: κάτω ἀπό την πίεση αὐτή, μιά πτέρυγα τοῦ φιλελευθερισμού διαμιόρφωσε την πεποίθηση ότι μακροπρόθεσμα θά ήταν έπωφελές νά προσελιωσθεϊ μέ δρισμένες παραχωρήσεις ή έργατιά στή φιλελεύθερη παράταξη καί ἀντίστοιχα νά ἐρμηνευθεϊ καί νά παρουσιασθεϊ ή ὑπόθεση τοῦ φιλελευθερισμοῦ στό σύνολό της. Τέλος, σέ χῶρες δπου γιά ίδιαίτερους λόγους ή φιλελεύθερη ίδέα έξ άρχης είχε πάρει έντονο νομικό χαρακτήρα καί τόνιζε μοτίβα δπως ή κυριαρχία τοῦ νόμου καί τά άνθρώπινα δυαιώματα, ή κοινωνυκή καί δημοκρατυκή

μεθερμηνεία τοῦ φιλελευθερισμοῦ προχώρησε εὐκολότερα ἀπ' ὅ,τι σέ ἄλλες, ὅπου ὁ φιλελευθερισμός ἀρχυα καί πρωταρχυα συνδέθηκε μέ τίς ἀρχές τοῦ laissez-faire.

Από τούς γενικούς καί μαρφοπρόθεσμους κοινωνικούς λόγους πού έπιβοήθησαν τή δημοκρατική μεθερμηνεία τοῦ φιλελευθερισμοῦ, τρεῖς άξίζουν να προσεχθοϋν ίδιαίτερα. Πρώτα-πρώτα πρέπει να άναλογισθούμε τίς συνέπειες της ένμηχάνισης της ζωής και της συναφούς διάδοσης της μαζυτής κατανάλωσης, οἱ ὁποῖες ἐμφανίσθηκαν μέ μεγάλη όρμή γύρω στό 1900. Τώρα ή μηχανή διεισδύει, σέ βαθμό ἄγνωστο και άδιανόητο πρίν, στήν καθημερινή ζωή τῶν ἀπλῶν ἐργαζόμενων άνθρώπων, τόσο μέ τή μορφή τοῦ μεταφορικοῦ μέσου όσο καί μέ τή μορφή τῆς οἱαιοκῆς συσκευῆς: ἔτσι παύει ν' ἀποτελεῖ σέ πρώτη γραμμή έργαλεῖο έργασίας και γίνεται αὐτονόητο μέρος τοῦ βίου ἐν γένει. Ταντόχρονα άντικαθίστανται σέ μεγάλη Εκταση τά παραδοσιακά, χειροτεχνικώς κατασκευασμένα άντικείμενα χρήσης άπό βιομηχανικά μαζικά προϊόντα. Οὶ διαδυαισίες τοῦτες, οἱ ὁποῖες ἐνέπνευσαν στήν έχθρυκή πρός τήν ἀστική τάξη καλλιτεχνική πρωτοπορία τούς ύμνους πρός τό ψυχρό πνεθμα τής μηχανής καί συνέβαλαν στήν ύπονόμευση τῆς ἀστυτῆς σύνθεσης μεταξύ κλασσικῆς και τεχνυτῆς παιδείας, φάνηχαν ν' ἀποδευανύουν χειροπιαιστά δτι ή συνεχής βελτίωση τής ζωής τῶν μαζῶν πάνω σέ στέρεη βάση στό ἐξῆς βρισκόταν στό πλαίσιο τοῦ δυνατού. Οἱ σοσιαλιστές εἴχαν ήδη πρωτύτερα θεωρήσει τήν ἀνάπτυξη τῶν παραγωγυκῶν δυνάμεων ὡς ἐγγύηση γιά την ὑπέρβαση τοῦ καπιταλισμού φιλελεύθεροι μέ ακοινωνικές» τάσεις, οἱ ὁποῖοι ἐπιδίωκαν τήν κατά τή γνώμη τους ἀπαραίτητη προσαρμογή τοῦ δόγματός τους στίς νέες συνθήκες, δέν ήθελαν βέβαια νά προχωρήσουν ώς έκει, όμως άπό τήν άλλη διαπίστωναν ότι μέ βάση τίς νέες δυνατότητες τής τεχνικής και τής βιομηχανίας μπορούσε να δοθεί στά ήθωα τους αίτήματα άπτό περιεχόμενο καί έτσι νά παραμερισθεί όχι βέβαια ό καπιταλισμός καθ' αὐτόν, πάντως όμως ή πιό ἀπάνθρωπη όψη τοῦ οδιονομικού φιλελευθερισμού. 'Αλλά μέ τήν άνοκάλυψη τής άξιοπρέπειας κάθε άτόμου συμβάδισε καί ή άνωκάλυψη τῶν κατώτερων στρωμάτων ώς δυνητικών καταναλωτών. Οἱ νέες παραγωγικές δυνατότητες άποιτούσου νέες δυνοιτότητες πώλησης, και ο διαγραφόμενος κίνδυνος σοβαρών κρίσεων ύπερπαραγωγής μπορούσε να προληφθεί μονάχα μέ μιάν οὐσιαστυκά διαφορετυκή άξιολόγηση τοῦ έργάτη μέσα στή συνολυτή οἰκονομική διαδικασία. Καθώς ὁ ἐργάτης ἔγινε καταναλωτής, ἀπέκτησε αὐτοτέλεια καὶ ἐλευθερία ἀποφάσεων, τίς ὁποῖες ποτέ δέν είχε ὡς παραγωγός. Γίνεται κάποιος πού πρέπει νά κερδηθεῖ καὶ νά πεισθεῖ, δηλαδή γίνεται πρόσωπο ὅχι μέ τήν ἀφηρημένη ἡθυκή, ἀλλά μέ μιά πολύ συγκεκριμένη ἔννοια. Δέν είναι οὕτε σύμπτωση οὕτε καί κατασκευή τῆς χυδαίας κοινωνιολογίας τό ὅτι ἡ ἡθυκά ἐμπνευσμένη δημοκρατική μεθερμηνεία τοῦ φιλελευθερισμοῦ κέρδισε ἔδαφος παράλληλα μέ τίς τεχνικές καὶ οἰκονομικές ἐξελίξεις, οἱ ὁποῖες κατέστησαν τόν ἐργάτη καὶ τόν ισκοσμάση» γενικά τουλάχιστον δυνητικό καταναλωτή.

Δεύτερον, τώρα ἔπρεπε ὁ ἐργάτης νά ληφθεῖ ὑπ' δψιν δχι μόνον ὡς καταναλωτής ύλικων άγαθων, άλλά καί ώς πολιτικός καταναλωτής. Η έποχή της διείσδυσης της βιομηχανίας στήν χαθημερινή ζωή των μαζών ήταν συνάμα ή ἐποχή τῆς διαμόρφωσης πολιτυιών μαζυιών δργανώσεων, ή δποία άρχικά έπιχειρήθηκε άπό τούς σοσιαλιστές καί κάτω άπ' τήν ἐπίδραση τοῦ παραδείγματός τους ἔγινε χύριο ὅργανο τής πολιτυτής δραστηριότητας μέσα στήν ενδημοκρατιζόμενη μαζυτή κοινωνία. Γιά τά φιλελεύθερα κόμματα τούτη ή διαδυασία τῆς μαζικοποίησης σήμαινε δύο πράγματα. Στόν βαθμό πού ή πίεση τῶν σοσιαλιστών ή τακτικοί έλιγμοί άλλων χομμάτων είχαν ώς συνέπεια τή διεύρυνση τοῦ ἐκλογικοῦ δυακώματος, ήσαν ὑποχρεωμένα, τουλάχιστον γιά ἐκλογικούς σκοπούς, νά χρησιμοποιήσουν συνθήματα ὑπέρ τοῦ κοινωνικοῦ κράτους καί τῆς μαζικῆς δημοκρατίας. Μέσα σ' αὐτές τίς συνθήκες άποκτούσε τοκτική άξία καί άπτό πολιτικό βάρος ή θέση δσων ξπαιρναν στά σοβαρά καί άσκοῦσαν συστηματικά τή δημοκρατική μεθερμηνεία τοῦ φιλελευθερισμοῦ, γιατί φαινόταν νά ρίχνει τήν άναγκαία τώρα πιά, ἄν καί δχι πάντοτε άρεστή στούς άστούς, γέφυρα πρός τά στρώματα τῶν νέων ἐκλογέων. Ἡ μετατροπή τῶν κομμάτων σέ μαζυιές δργανώσεις είχε συνάμα ώς ἀποτέλεσμα τή μείωση τοῦ είδικοῦ βάρους τῶν ἀνώτερων ἀστικῶν στοιχείων μέσα στά φιλελεύθερα κόμματα. Βέβαια, τά κόμματα αὐτά διατήρησαν γιά πολύν καιρό ακόμα τα γνωρίσματα τοῦ λίγο-πολύ χαλαροῦ συνδέσμου προυχόντων. διμως τίς βαθμίδες τῆς ἱεραρχυτῆς μαζυτῆς ὀργάνωσης μπορούσαν νά τίς ἀνέβουν πολύ εύκολότερα μέλη μικροαστικής ή καί προλεταριακής καταγωγής, στά όποῖα ή ἀπήχηση στούς ἐκλογεῖς καί ή προσωπική τους πολιτυκή σταδιοδρομία συχνά φαινόταν σημαντικότερη άπό τήν κάποτε έπώδυνη ύπεράσπιση τοῦ οἰκονομικοῦ φιλελευθερισμοῦ ή τοῦ έκαστοτε συμφέροντος της μιας ή της αλλης αστυσης διμάδας. Ή

αύξηση της ἰσχύος τῶν ἐπαγγελματυιῶν ὁργανώσεων μέσα στή μαζική κοινωνία συνέβαλε κι αὐτή, παράλληλα μέ τήν ὁργανωτική ἀναδιάρθρωση τῶν κομμάτων, στή διάδοση μιᾶς εὐκόνας γιά τήν πολιτική πολύ διαφορετικής ἀπό τήν προγενέστερη ἀστική και ἀνταποκρινόμενης χονδρικά στίς πραγματικότητες της διαδικασίας τοῦ ἐκδημοκρατισμοῦ.

Ή αξξουσα πολυπλοκότητα καί γραφειοκρατικοποίηση της οίκονομίας, ή όποια προχώρησε παράλληλα μέ τή μετατροπή τῆς πολιτυτής σέ όλο καί πιό τεχνυτή ή γραφειοκρατυτή άσχολία, ήταν ό τρίτος μεγάλος παράγοντας πού εὐνόησε τή δημοκρατική μεθερμηνεία τοῦ φιλελευθερισμοῦ. Καί στήν περίπτωση αύτήν, ή μετατόπιση στό έπίπεδο τής θεωρίας συναρτιόταν μέ μιάν έξασθένιση τής κοινωνικής θέσης της άστυτης τάξης. "Όπως ὁ άστός παλαιοῦ τύπου λίγο-πολύ ξεθώριαζε ή χανόταν μέσα στό μαζικό κόμμα, έτσι καί δέν μπορούσε νά ύπερασπίσει ή νά βελτιώσει τή θέση του μέσα στήν οἰκονομία άπό τή στιγμή πού ή οἰκογενειωσή ἐπιχείρηση ὑπωιαταστάθηκε ἀπό ἀνώνυμες έταιρεῖες, ένώσεις έπιχειρήσεων ή τράπεζες, ή λειτουργία τῶν δποίων έξαρτιόταν άπό ένα αὐτοτελές καί μόνιμο στρῶμα εἰδυιῶν, τεχνικών και διοικητικών. 'Ακόμα και όταν ή ίδιοκτησία δέν έχανε (έντελως) τόν προσωπικό της χαρακτήρα, πάντως άναφυόταν μιά δυσαρμονία ανάμεσα στήν κατοχή ίδιοκτησίας καί στήν πραγματική της λειτουργία μέσα στήν οἰκονομική διαδυκασία, ή όποια ἀπό πολλές άπόψεις γινόταν αἰσθητή ώς παρασιτισμός. Η συνεπούμενη ἀνατίμηση της λειτουργίας ή της έπαγγελματυτής έπάρκειας δυνάμωσε τίς δημοκρατικές και έξισωτικές τάσεις καθώς και τή ροπή πρός έναν φιλελευθερισμό πού δέν θά ύπηρετοῦσε ή δέν θά ύπηρετοῦσε άποκλειστικά τά συμφέροντα της άστικης τάξης. Η ἐπικράτηση της γραφειοκρατικής δργάνωσης στό ἐπίπεδο τής μεγάλης ἐπιχείρησης καί τής ολκονομίας γενικά σήμαινε ότι δρισμένες χαρακτηριστικές άστικές ίδιότητες ή άρετες έγιναν περιττές, αν δχι καί έπιβλαβεῖς. Οἱ εἰδικές τεχνυιές γνώσεις γίνονται τώρα σημαντικότερες άπό τίς γενυιές, τό χάσμα ανάμεσα σέ έργασία ή τεχνυκή και σέ παιδεία βαθαίνει. Στή νέα φάση τῆς Ιστορίας τοῦ καπιταλισμοῦ ἀντιστοιχεῖ μιά νέα φάση τῆς Ιστορίας τοῦ ἀστοῦ καί τῆς ἀστικῆς τάξης. 'Ο οἰκονομικά ἐνεργός έστός τοῦ 20οῦ αἰ. ἔχει όλο καί λιγότερο χρόνο καί σχόλη γιά νά γίνει φορέας τοῦ άστιχοῦ ἔθους χαί ήθους σ' όλες του τίς ἐπόψεις, περιορίζει τά ενδιαφέροντά του γιά νά κρατήσει τον έλεγχο της περίπλοκης

κατάστασης, ἐνῶ ἄλλα μέλη τῆς τάξης του, πού μποροῦν νά 'ναι καί μέλη τῆς οἰκογενείας του, γνοιάζονται γιά τά πνευματικά πράγματα καί μάλιστα βλέπουν περιφρονητικά τά οἰκονομικά άλισβερίσια. Καθώς ἀποξενώνονται ἀπό τήν πράξη ή καί τήν ἀπεχθάνονται, χάνουν βέβαια, παρ' δλες τίς τυχόν καλλιτεχνικές ή άλλες διανοητικές κλίσεις καί έπιδόσεις τους, τά γνωρίσματα τοῦ ἀστικοῦ ήθους καί έθους -τό ίδιο δπως καί ὁ οἰκονομικά ἐνεργός ἀστός, ὁ ὁποῖος ἀπό τήν πλευρά του προσεγγίζει όλο καί περισσότερο τόν τύπο τοῦ μηχανικοῦ ή τοῦ μάνατζερ, κοντολογής ἀπό ἀστός μεταβάλλεται σέ ἀπλό ἐπιγειρηματία. Ἡ ἰστορυκή καί κοινωνιολογυκή ἀνάλυση δέν πρέπει νά πέσει θύμα της όπτυσης απάτης πού γεννιέται άπό τη σύγχυση της μοίρας φυσικῶν προσώπων μέ τή μοίρα ίστορυκοκοινωνυκῶν τύπων καί κατηγοριών. 'Αναμφίβολα, πολλές ἀστικές οἰκογένειες μπόρεσαν νά διατηρήσουν έπί όλόκληρες γενεές τήν ανώτερη κοινωνική και οἰκονομική τους θέση, διιως αὐτό τό ἔκαναν δχι ώς φορεῖς τοῦ ἀστικοῦ ήθους καί ἔθους καί της άστυτης στάσης ζωής ή κλίμωνας άξιῶν, παρά άντίθετα μονάχα στόν βαθμό πού μπόρεσαν νά ἀναλάβουν μέ ἐπιτυχία ρόλους καί λειτουργίες ούσιαστικές μέσα στή νέα κατάσταση τῶν πραγμάτων τό γεγονός, ότι ήδη άνηκαν στό άνώτερο στρώμα, τούς έδωσε βέβαια έξ άρχης χαλύτερες δυνατότητες νά προσαρμοσθούν στίς νέες συνθήκες χωρίς νά πέσουν ἀπό τό προηγούμενο κοινωνικό τους ἐπίπεδο. Καί άντίστροφα: φορείς τοῦ ἀστικοῦ ήθους και ἔθους ή καταστρέφονται μέσα στήν έποχή της μαζυής δημοκρατίας ή έπιβιώνουν έκπληρώνοντας τήν ίδια κοινωνική λειτουργία όπως καί ή άριστοκρατία έκ καταγωγής μετά τόν κοινωνικό της ξεπεσμό, ήτοι παρέχουν πρότυπα χοσμικής συμπεριφοράς και καθωσπρεπισμού, τά όποια τά μιμούνται νεόπλουται δταν θέλουν νά ξεχωρίσουν από άλλους νεόπλουτους. Τό δυστύχημα τῶν σημερινῶν νεόπλουτων ἔγκειται βέβαια στό ὅτι ἔχουν πολύ λιγότερο χρόνο καί ὑπομονή ἀπ' ὅ,τι οἱ νεόπλουτοι ἄλλων ἐποχῶν γιά νά ἐσωτερικεύσουν ἕναν τρόπο ζωῆς ἀρχικά ξένο πρός αὐτούς.

Ή δημοκρατική μεθερμηνεία τοῦ φιλελευθερισμοῦ καί ὁ τονισμός τῶν ἡθικῶν ὑποχρεώσεων κοινωνίας καί κράτους ἀπέναντι στό ἄτομο ὡς ἄτομο συνεπέφεραν, μαζί μέ τήν ἄρση τοῦ χωρισμοῦ μεταξύ δημοσίου καί ἰδιωτικοῦ, καί τήν ἄμβλυνση τῆς κλασσικῆς φιλελεύθερης διάκρισης ἀνάμεσα σέ οἰκονομία καί πολιτική. Ἡ πολιτική, δηλαδή τό κράτος, μποροῦσε τώρα νά ἐπεμβαίνει κατ' ἀρχήν στήν οἰκονομία, καί μάλιστα ὅχι ἀπλῶς γιά νά ὁρίσει τό νομικό πλαίσιο τῆς οἰκονομικῆς

δραστηριότητας ή σέ δεδομένη περίπτωση νά στηρίξει τήν οἰκονομία, παρά γιά νά τή θέσει στήν ύπηρεσία τῶν σκοπῶν τοῦ κοινωνικοῦ κράτους. "Έτσι ή πολιτυκή διευθύνει τήν οἰκονομία ἐπικαλούμενη παράγοντες δχι καθαρά οἰκονομικούς. Προφανῶς ἡ πολιτυτή πού ἐπιχειρεί μιά τέτοια άνάμιξη στήν οbιονομία έχει χαρακτήρα διαφορετικό άπό τήν πολιτυκή πού δέν ήθελε κάτι παρόμοιο. Πρόκειται γιά τήν πολιτική της μαζυτης δημοκρατίας, η όποια σε άντίθεση με τή φιλελεύθερη δέν άρχεϊται στήν χατοχύρωση τῶν ἀστικῶν ἐλευθεριῶν τοῦ πολίτη, άλλά προσανατολίζει τη δράση της στην παραχώρηση καί ἄσκηση τῶν πολιτικῶν ἐλευθεριῶν, καί πρῶτα-πρῶτα τοῦ ἐκλογικοῦ δυαιώματος. Κατά τή φιλελεύθερη άντίληψη, τό νόημα της ψήφου ήτων ή έχφραση μιᾶς χρίσης γιά τό ἄν ή έκάστοτε χυβέρνηση ένήργησε όρθά στό πλαίσιο τῶν προσδιορισμένων κανόνων τοῦ παιχνιδιοῦ χωρίς νά ὑπερβεϊ τά δρια τῶν ἀρμοδιοτήτων της. ᾿Απεναντίας, κατά τή δημοκρατική άντίληψη, ή ψήφος σημαίνει μιάν άπό πολλές δυνατές καί έπιθυμητές μορφές τής συμμετοχής τῶν μεγάλων μαζῶν στήν πολιτική ζωή καί, επομένως, μιάν έντολή στήν κυβέρνηση νά ένεργήσει πρός τήν κατεύθυνση τοῦ ἐκδημοκρατισμοῦ. 'Αντίστοιχα, ὁ φιλελευθερισμός ήθελε νά περιορίσει τή νομοθετική δραστηριότητα σέ γενικούς νόμους, οί όποῖοι θά διέγραφαν σύμφωνα μέ τυπικά κριτήρια τό πεδίο δράσης τής κοινωνίας καί θά ἄφηναν τό ύλικό περιεχόμενο τῶν πράξεων στήν χρίση τῶν ἀτόμων, ἐνῶ μέσα στίς συνθήχες τῆς μαζυής δημοκρατίας τόν γενικό νόμο τόν ύποκαθιστοῦν μέτρα πού ρυθμίζουν συγκεκριμένες περιπτώσεις. Τοῦτα τά μέτρα ἀποτελοῦν τό ἐργαλεῖο, μέσφ του όποίου ή πολιτυκή έπεμβαίνει στήν οἰκονομία καί στή ζωή τῆς χοινωνίας γενικά, προκειμένου νά οἰκοδομήσει τό κοινωνικό κράτος καί να προωθήσει τον εκδημοκρατισμό. Στήν πραγματικότητα, βέβαια, τόσο ύπό φιλελεύθερα καθεστώτα καί φιλελεύθερες κυβερνήσεις ψηφίσθηκαν νόμοι πού εξχαν σαφώς τον χαρακτήρα μέτρων ύπέρ αύτης ή της άλλης όμαδας, δσο καί ύπο συνθήρας, δπου ή μαζωτή δημοκρατία προήλαυνε ή είχε ήδη ούσιαστικά νυκήσει, όρισμένα μέτρα έρχονταν σε άντίθεση με τόν εκδημοκρατισμό, δηλαδή άποσκοπούσαν στήν προστασία τῶν ἀστικῶν καταλοίπων. Τοῦτο ήδη ὑποδηλώνει ὅτι είναι μονομερείς μερικές διαδεδομένες άντιλήψεις γιά τίς άρμοδιότητες καί τα δρια του χράτους στή φιλελεύθερη καί στή μαζικοδημοχρατική έποχή. Στό σημαντικό αὐτό σημείο πρέπει ν' άφιερώσουμε τελειώνοντας μερικές παρατηρήσεις.

Συχνά προβάλλεται ο άδιαφόριστος Ισχυρισμός ότι ο φιλελευθερισμός θεωρητικά καί πρωτικά προάσπισε τό κράτος-νυκτοφύλωκα, ένώ ή μαζυκή δημοχρατία ρέπει πρός τόν χρατισμό χαί τίς διουκητικές μεθόδους. Στό φῶς τῶν ἰστορικῶν γεγονότων πρέπει ν' ἀντιπαρατηρηθεϊ ότι ή δήθεν έγγενής έχθρότητα τοῦ φιλελευθερισμοῦ πρός τό χράτος ἀποτελεϊ μύθο πού γεννήθηκε χάτω ἀπ' τήν έντύπωση τοῦ διαγραφόμενου κινδύνου χρήσης της κρατικής ίσχύος γιά δημοκρατιχούς σκοπούς. Ἡ ἄνοδος τοῦ μοντέρνου χράτους χαί ἡ ἄνοδος τῆς άστυσης τάξης συμβάδισαν ἐπί αἰῶνες, και ἡ νύση της ἀστυσης τάξης δέν συνεπέφερε κάποιαν έξασθένιση αὐτοῦ τοῦ κράτους, ἀλλά ἀντίθετα τήν ἐπέκταση καί τήν τελειοποίησή του. 'Η έλεύθερη ἐκδίπλωση τῆς χοινωνίας χαι ίδιαίτερα ὁ έλεύθερος συναγωνισμός στήν οbιονομία προϋποθέτουν ένιαίους κανόνες τοῦ παιγνιδιοῦ, δηλαδή μιά γενική νομοθεσία, τήν όποία μονάχα τό μοντέρνο κράτος καί ή γραφειοκρατία του μπορούν νά τήν εἰσαγάγουν καί νά τήν προστατεύσουν άπό παραβιάσεις. Η δυσπιστία ή και ή έξέγερση της άστικης τάξης έναντίον της απολυταρχίας δέν πήγαζαν από κάποια προγραμματική άντίθεση πρός τό κράτος — ἄλλωστε ἡ άστυς τάξη ἐκτιμοῦσε δεόντως τίς άντιφεουδαλικές τάσεις τοῦ ἀπολυταρχικοῦ κράτους—, άλλά ἀφ' ἐνός άπό την αϊσθηση, ότι τώρα πιά είναι και ή ίδια ώριμη και άρκετά **ἰσχυρή γιά νά ἀσικήσει τήν πολιτυκή ἐξουσία, καί ἀφ' ἐτέρου ἀπό τήν** έντύπωση ή τή διαπίστωση ότι ή άπολυταρχία ώς έκ τής ύφής της δέν είναι σέ θέση να ξεκόψει δλότελα άπό τίς φεουδαλικές δυνάμεις. Μετά τήν άνατροπή της ἀπολυταρχίας τό κράτος της μεταρρυθμίσθηκε βέβαια, άλλα μόνο μέ τήν πρόθεση να έπεκταθεί και να γίνει πιό τελεσφόρο. Ἐπομένως τό έρώτημα δέν είναι (άφηρημένα) αν «τό» κράτος γιά προγραμματικούς λόγους άγαιπήθηκε ή μισήθηκε άπό τούτην ή ἐκείνη τήν παράταξη, άλλά (συγκεκριμένα) ποιό κράτος, άπό ποιά παράταξη καί κάτω ἀπό ποιές συνθήκες ἔγινε ἀποδεκτό ή ἀπορρίφθηκε. "Οσο δ άστικός φιλελευθερισμός κρατούσε λίγο-πολύ άνέπαφα τά όλιγαρχυιά του γνωρίσματα, μπορούσε ή τουλάχιστον ήθελε νά χρησιμοποιήσει τό κράτος γιά τούς δικούς του σκοπούς, μολονότι πρέπει ἀπό τήν ἄλλη νά ὑπογραμμίσουμε ὅτι αὐτό ποτέ δέν τό πέτυχε όλοκληρωτυκά, έφ' όσαν ήταν ύποχρεωμένος νά μοιρασθεί τήν πολιτυτή έξουσία άλλοτε μέ τήν παλαιά άριστοκρατία, άλλοτε μέ μιάν ίσχυρή άγροτιά κι άλλοτε μέ στρατιωτικές γραφειοκρατίες. 'Η άνοδος της δημοχρατίας έκανε δυνατή τη χρήση της χρατικής ίσχύος γιά

σκοπούς συχνότατα άντίθετους πρός τούς άστυκούς, και τοῦτο έκαμε άναγκαστικά τή στάση τοῦ φιλελευθερισμοῦ πρός τό κράτος καί πάλι διφορούμενη, ἄν καί αὐτήν τή φορά σέ βάση οὐσιαστικά διαφορετική ἀπ΄ ὅ,τι στήν ἐποχή τῆς ἀπολυταρχίας ἥ τῆς συνταγματικῆς μοναρχίας. Τό ἰσχυρό καί τελεσφόρο κράτος ζητεϊται όταν πρόκειται γιά τήν προστασία άστικῶν δυαμωμάτων ίδιοκτησίας καί γιά τήν ὑπεράσπιση τής κοινωνυτής τάξης πραγμάτων, μέσα στήν όποία εύδοκιμοῦν τέτοια δυακώματα: τό αϊτημα αὐτό μερικές φορές κορυφώνεται στήν παραίτηση άπό τόν πολιτικό φιλελευθερισμό προκειμένου νά σωθεῖ ὁ οίκονομικός. 'Απεναντίας, τό σύνθημα κλιγότερο κράτος!» άντιπαρατίθεται στή δημοκρατυκή άπαίτηση γιά πολιτυκή καθοδήγηση τής οἰκονομίας και ίδιαίτερα στήν ἐπέκταση τοῦ κοινωνικοῦ κράτους ή τοῦ κράτους προνοίας. Ἡ άστυκή τάξη, ἡ ὁποία στό μεταξύ δέν είναι πιά αστυκή τάξη με τήν πλήρη Ιστορυκή και κοινωνιολογυκή έννοια τοῦ δρου, άλλα σε γενικές γραμμές συμπίπτει με την τάξη τῶν ἐπιχειρηματιών, γνωρίζει ότι είναι ύποχρεωμένη νά μοιρασθεί τήν έπιρροή πάνω στό χράτος μέ δημοκρατικές δυνάμεις: ἐφ' δσον ἡ πραγματικότητα χι ή ίσχύς αὐτοῦ τοῦ χράτους ἔτσι χι άλλιῶς εἶναι ἀπτές, ή αστική τάξη από τα πράγματα άναγκάζεται ν' άγωνισθεί για ν' άποκτήσει τέτοια έπιρροή — καί ὁ άγώνας της αὐτός εἶναι άγώνας μέ στόχο τή χρήση ένός χράτους, πού δέν μπορεί πιά νά είναι τό άστικό, γιά σκοπούς ἀστικούς. Έχουμε μπεῖ σέ μιά φάση ὅπου ἡ ἀστική τάξη ή μάλλον ή τάξη των έπιχειρηματιών, δπως κι δλες οἱ άλλες κοινωνικές δμάδες ή στρώματα, έξαρταται άπό τά μέτρα, δηλαδή άπό τίς πολιτυκές άποφάσεις του κράτους, καί γι' αυτό προσπαθεί νά τίς έπηρεάσει μέ δσα μέσα διαθέτει. Δέν καθορίζουν πιά άστοί ποιούς γενικούς χανόνες θά δρίσει τό χράτος προχειμένου νά λειτουργεί ή οίκονομία και ή κοινωνία έκτος τοῦ κράτους, παρά έπιχειρηματίες πιέζουν τό κράτος νά λάβει μέτρα πρός δφελός τους καί έτσι νά έπέμβει στήν οἰκονομία καί στήν κοινωνία. Στό σημεῖο αὐτό γίνεται παραστατικότατα όρατή ή μετατροπή τοῦ φιλελευθερισμοῦ.

## 2 ΔΟΜΙΚΑ ΓΝΩΡΙΣΜΑΤΑ ΤΗΣ ΜΑΖΙΚΗΣ ΔΗΜΟΚΡΑΤΙΑΣ

Τό κεντρικό γνώρισμα τῆς μαζικῆς δημοκρατίας, πού τήν ξεχωρίζει ἀπό δλους τούς προγενέστερους κοινωνικούς σχηματισμούς και τήν κάνει ένα ἰστορικό novum, είναι ἡ ὑπέρβαση τῆς σπάνης τῶν ἀγαθῶν.

Μπορεί να ὑπάρξει μαζική κοινωνία, ὅμως δέν μπορεί να ὑπάρξει μαζική δημοκρατία δυτικού τύπου, όταν λείπει έκείνη ή περίσσεια ύλικων άγαθων, ή όποια έχει ώς συνέπεια τή σχεδόν αὐτόματη σύνδεση της έννοιας του πολίτη (ώς citoyen) μέ την έννοια του καταναλωτή. Βέβαια δέν πρόκειται γιά σύνδεση τυποιονομοιή ή συνταγματική, άλλά γιά κάτι πολύ βαθύτερο: μιά κοινωνία, ή όποία ξεπερνά τή σπάνη τῶν ἀγαθῶν καί θέτει στή διάθεση τῶν μελῶν της καταναλωτικά άγαθά σέ όλο καί μεγαλύτερες ποσότητες, άναγκαστικά δομεῖται ώς μαζυτή δημοκρατία. Γιατί τόσο ή όργάνωση τῆς ἐργασίας, ἡ ὁποία είναι άπαραίτητη γιά τήν ὑπέρβαση τῆς σπάνης τῶν ἀγαθῶν, ὅσο καί οί χοινωνικές συνέπειες της ύπερβαισης τούτης γεννούν ἀπό τούς χόλπους τους τή μαζική δημοκρατία, παράγοντας καί έδραιώνοντας όρισμένες ίδεολογικές και ψυχολογικές στάσεις καθώς και τίς άντίστοιχες θεσμικές καί προσωπικές σχέσεις μεταξύ τῶν ἀνθρώπων. Ὑπέρβαση της σπάνης τῶν ἀγαθῶν σημαίνει πρῶτα-πρῶτα ὅτι ὅλο καί λιγότεροι άνθρωποι είναι ύποχρεωμένοι νά παράγουν οί ίδιοι τήν τροφή τους καί τήν ενδυμασία τους ή ότι όλο καί λιγότεροι άνθρωποι μπορούν νά παράγουν τήν τροφή και τήν ενδυμασία τῶν ἄλλων. δλο και περισσότεροι διθρωποι παράγουν έπομένως πράγματα πού δέν χρησιμεύουν γιά τίς στοιχειώδεις άνάγκες της έπιβίωσης, όπότε δημιουργούνται. ύλικές άνάγκες πού ξεπερνούν κατά πολύ τίς στοιχειώδεις άνάγκες τῆς έπιβίωσης καί μπορούν να διανοποιηθούν μέ πολλούς τρόπους ταυτόχρονα, δηλαδή μέ τήν προσφορά πολλών παρόμοιων προϊόντων. "Ετσι, γιά πρώτη φορά στήν ἀνθρώπινη Ιστορία ξεπεράσθηκε μιά κατάσταση, ή όποια ήταν καθοριστική γιά τή διαμόρφωση τής κοινωνικής ζωής καί τῶν ἡθυιῶν ἀντιλήψεων: ἡ σπάνη τῶν ἀγαθῶν.

Τό πόσο βαθειά ὑπῆρξε ἡ ρήξη μέ τό ἱστορικό παρελθόν μᾶς τό δείχνει μιά ἀλλαγή, οἱ πολύπλοκες συνέπειες τῆς ὁποίας θά μᾶς ἀπασχολήσουν διεξοδικά σ' αὐτό καὶ στά ἀκόλουθα μέρη τούτης τῆς ἐργασίας. Πρίν ἀπό τήν ἄνοδο τῆς μαζικῆς δημοκρατίας, τό γεγονός τῆς σπάνης τῶν ἀγαθῶν ἐκφραζόταν ἱδεατά σέ ἡθικές ἀντιλήψεις, οἱ ὁποῖες στηρίζονταν σέ ἔννοιες ὅπως ἄσκηση, ἀποχή, αὐτοπειθαρχία κτλ. καὶ ἐπιδίωκαν νά ἐπηρεάσουν τή συμπεριφορά τῶν μελῶν τῶν διαφορετικότερων κοικωνιῶν, ἔτσι ώστε νά μήν ἀνακύπτουν ἀπαιτήσεις καὶ προσδοκίες ὑκανές νά ἀνατρέψουν τὶς ὑφιστάμενες δομές καὶ ἱεραρχίες, δηλαδή τὶς ἱσχύσυσες ἀποφάσεις σχετικά μέ τήν κατανομή τῶν περιορισμένων ἀγαθῶν. "Οπως εἶναι αὐτονόητο, ἡ ἡθυτή αὐτή, τήν ὁποία θά ὁνομάσουμε ἀσκητική ἀκολουθώντας μιά μακρά παράδοση, δέν

επέτασσε άπλῶς τή νηστεία, δηλαδή δέν άναφερόταν μονάχα, οὕτε πάντοτε άναφερόταν ἄμεσα, στή σπάνη τῶν ἀγαθῶν (ἄλλωστε ἡ σπάνη αὐτή θεωροῦνταν φυσική καί ώς τέτοια δέν ἀποτελοῦσε θέμα), παρά προεκτεινόταν και κρυσταλλωνόταν σε άρχες δπως ή ύπεροχή τῶν πνευματικών άγαθών άπέναντι στά ύλικά καί ὁ άναγκαστικά χαλιναγωγός ρόλος τοῦ Λόγου ἐν ὄψει τῆς ἀχαλινωσίας τῶν ψυχορμήτων. Μέσα σέ τοῦτο τό παλιό καί δοκιμασμένο έννοιολογικό πλαίσιο γίνονταν βέβαια μετατοπίσεις, ή σπουδαιότερη από τίς όποῖες συντελέσθημε όταν οι Νέοι Χρόνοι άποκατέστησαν σέ όλες του τίς διαστάσεις τόν αἰσθητό κόσμο ἐνάντια στόν χριστιανικό ἀσκητισμό. 'Ωστόσο ἡ βασυκή ίδεα δεν απεμπολήθηκε — και ή αστυκή σύνθεση την κράτησε έφ' δσον μάλιστα συμβιβαζόταν θαυμάσια μέ τίς άνάγκες τῆς συσσωρευτικής φάσης του πρώιμου καπιταλισμού. Απεναντίας, ή μαζική δημοκρατία, τής οποίας ή οίκονομία δέν μπορεί νά τά βγάλει πέρα δίχως τη μαζική κατανάλωση καί της όποίας ή κοινωνία έπίσης δέν μπορεί να λειτουργήσει αν τα μέλη της δέν κατανοήσουν αντίστοιχα τόν έσυτό τους, χρειάζεται ώς κατευθυντήριες γραμμές της κοινωνυτής. δράσης ήδονιστικές στάσεις και ίδεολογίες. 'Ο ήδονισμός έδῶ, ὅπως καί ή άσκηση στούς προγενέστερους κοινωνικούς σχηματισμούς, δέν πρέπει νά κατανοηθεί με τή στενή έννοια τοῦ δρου. 'Ως αντίμαχη έννοια μιᾶς ἄσκησης νοούμενης πολυδιάστατα, ὁ ήδονισμός προεκτείνεται κι αύτός γιά νά κρυσταλλωβεῖ σε άρχες, οἱ ὁποῖες δέν νομιμοποιούν άπλά και άμεσα τήν ύλυκή κατανάλωση, παρά έπι πλέον άντιτίθενται σε άνθρωπολογικές καί κανονιστικές άντιλήψεις συνδεδεμένες μέ την άσκητυκή ήθυκή. Έτσι στή θέση της βασυκής άρετης της αύτουπέρβασης μπαίνει ή αὐτοεκδίπλωση ή αὐτοπραγμάτωση, ένῶ συνάμα έγναταλείπεται ή δυαρχική άνθρωπολογία τοῦ Λόγου καί προβάλλεται τό δυακωμα τῶν ψυχορμήτων τοῦ ἐνιαίου ἀνθρώπου νά βροῦν ὑιανοποίηση: ἐπίσης ὁ πλουραλισμός τῶν ἀξιῶν άντυαθιστᾶ τήν προηγούμενη προσήλωση σέ μιά καί μόνη δεσμευτική Ιεραρχία. άξιων θεμελιωμένη σε δρισμένες ύπερτατες άξίες, ενώ οί θεωρίες γιά τά άνθρώπινα δυκαιώματα κτλ. έρμηνεύονται σύμφωνα μέ δημοκρατι**κ**ές-ἐξισωτικές ἰδέες καί μέ το ἰδεῶδες τῆς αὐτοπραγμάτωσης. `Ωστόσο αὐτές οἱ προεκτάσεις τοῦ ἡδονισμοῦ, μέσα στίς ὁποῖες συχνά δέν διακρίνεται πιά ο ήδονιστικός πυρήνας, μπορούν σχεδόν πάντοτε νά μεταφρασθούν σέ μιά γλώσσα πού κάνει πρόδηλα τά άμεσα ένδιαφέροντα της μαζικά καταναλωτικής μαζικής δημοκρατίας. Ή θέση λ.χ., δτι ή άνθρώπινη άξιοπρέπεια ή αὐτοπραγμάτωση δέν μπορεῖ νά

άκεραιωθεϊ ύπό συνθήσες ύλικής στέρησης, δέν ήταν διόλου αὐτονόητη πάνω στή βάση χριστιανικών-άσκητικών άρχων καί Ισοδυναμεϊ in concreto μέ τήν άντίληψη ότι τό άτομο θά πρέπει νά καταναλώνει έμπορεύματα προκειμένου νά θεωρηθεϊ πλήρης άνθρωπος. Τό ίδιο ύποδηλώνει καί ή συνύφανση τούτης τής θέσης μέ τό δημοκρατικό ίδεωδες

της ύλυσης Ισότητας.

Στό προηγούμενο ύποκεφάλαιο άναφέραμε ότι γύρω στό 1900 άρχισε μιά εύρεία έκμηχάνιση της καθημερινής ζωής ώς συνέπεια πολλῶν νέων ἐφευρέσεων. Ἡ ἐνμηχάνιση τούτη ἀγκάλιαζε ἀφ' ἐνός τόν τομέα της έργασίας καί της παραγωγής, όπου οι περίπλοκες χειροτεχνικές μέθοδοι έργασίας κατά μέγα μέρος άντικαταστάθηκαν άπό τήν άλυσίδα παραγωγής, και άφ' ετέρου τόν ίδιωτικό οἰκικοιό τομία (τήν κουζίνα, τό λουτρό καί τούς μηχανικούς τους έξοπλισμούς, τίς έργασίες χαθαρισμού, τήν αύτοματοποίηση τής παραγωγής θερμότητας καί ψύχους): μ' αὐτά δλα συμβάδισε ή ἐκμηχάνιση τῆς τροφῆς (π.χ. κονσέρβες) καί τῶν μεταφορικῶν μέσων. Ἡ ταυτόχρονη ἐιψηχάνιση σέ όλους αύτούς τούς τομείς άποτελούσε πρόσθετη ένδειξη γιά τόν βαθμό της άμοιβαίας έξάρτησης άνάμεσα στή μαζυτή παραγωγή καί στή μαζική κατανάλωση. 'Από τή στιγμή πού δημιουργήθηκαν οί τεχνικές προϋποθέσεις τῆς μαζικῆς παραγωγῆς, ἔπρεπε νά έξασφαλισθεῖ ἡ μαζυτή πώληση οἱ ἀνθρώπινες μάζες, τίς ὁποῖες συγκέντρωσε ή βιομηχοινική έποινάστοιση σέ μεγάλοι οίκονομικά κέντρα, δφειλον τώρα να έγγυηθοῦν τήν ὅπαρξη καί τή διεύρυνση τοῦ συστήματος τόσο μέ τήν ίδιότητα τοῦ ἐργαζομένου όσο καί μέ τήν ίδιότητα τοῦ καταναλωτή. 'Ακριβέστερα: ή παραγωγή καταναλωτικών άγαθών πήρε τώρα τέτοιες διαστάσεις, ώστε γιά μεγάλες μάζες ή κατανάλωση μπορούσε νά γίνει, παράλληλα μέ την έργασία, ίδιαίτερη δραστηριότητα, πού λίγο-πολύ ξεπερνούσε τήν άπλή ύλυσή έξασφάλιση τής φυσυτής ύπαρξης. Πάντως ὁ όργανικός δεσμός άνάμεσα σέ μαζυή παραγωγή, όργανωμένη μαζυτή πώληση καί συγκέντρωση άνθρώπινων μαζών στίς πόλεις, έγινε άμέσως άντιληπτός, καί τά μεγάλα πολυκαταστήματα, πού ήδη γύρω στό 1900 χαρακτήριζαν την είκονα των άμερυανικών και εύρωπαϊκών μητροπόλεων, μετουσίωναν τή διαπίστωση τούτη σέ έπυκερδή πρακτυκή.

Μέ την ταυτόχρονη έμφάνιση της μαζυτής παραγωγής και της μαζυτής κατανάλωσης άπό μέρους άνθρώπινων μαζών άρχισε ή μετατροπή της μαζυτής κοινωνίας σέ μαζυτή δημοκρατία και συνοδεύθηκε άπό τρία κεντρικά φαινόμενα, τά όποια, τόσο μεμονωμένα όσο και συμπληρωματικά, άποτελοῦν κατά κάποιον τρόπο τήν κοινωνική ένσάρκωση τοῦ ἀναλυτικοῦ-συνδυαστικοῦ σχήματος σκέψης. Καί στά τρία δεσπόζει ή ίδεα ἔσχατων καί μή περαιτέρω άναλύσιμων στοιχείων, πού καθ' αύτά είναι Ισότιμα καί μπορούν νά συνδυασθούν μεταξύ τους πάνω στήν ίδια έπίπεδη έπιφάνεια, όπου ή διάσταση τοῦ χρόνου ή τῆς ίστορίας δέν παίζει ρόλο καί τά λειτουργικά κριτήρια έχουν έκτοπίσει τά ούσιασκά. Τά φαινόμενα κύτά είναι ὁ (ἐξελιγμένος) καταμερισμός τῆς έργασίας, ή κατάτμηση της κοινωνίας σέ άτομα καί ή κοινωνυκή κινητικότητα. 'Ο προβιομηχανικός καταμερισμός της έργασίας ήταν χυρίως έξωτερικός, δηλαδή ή έκαστοτε άπαραίτητη κοινωνική έργασία χατανεμόταν σε περισσότερες έπαγγελματικές όμάδες, στούς χόλπους τῶν ὁποίων ὅμως ἡ ἐναίστοτε ἐργασιανή διαδυαισία ἐλάχιστα ἀναλυόταν ή δέν άναλυόταν καθόλου σέ είδυκές καί συνάμα συμπληρωματικές έπί μέρους έργασίες: τόν έσωτερικό καταμερισμό της έργασίας δίπλα στόν έξωτερικό τόν εἰσήγοιγον σε άξιόλογη Εκτοιση ή μονουφοκτούροι καί ή πρώτη βιομηχανυκή έπανάσταση. Στήν έποχή τῆς ἀρχόμενης μαζυής παραγωγής τόσο ὁ έξωτερικός δσο καί ὁ έσωτερικός καταμερισμός της έργασίας πήραν ένταση καί σημασία έντελῶς άγνωστη ίσαμε τότε. Εμφανίσθηκαν πάρα πολλά καινούργια έπαγγέλματα καί ταυτόγρονα συντελέσθηκε, πρό παντός στή βιομηχανική παραγωγή, μιά κατάτμηση της έργασιασής διαδυαισίας πού έγινε πρότυπη καί παροιμιώδης. Τοϋτος ο δοιρος καταμερισμός τῆς ἐργασίας ἐδραζόταν σ' ένα άναλυτικό σχήμα σκέψης, ήτοι έγινε δυνατός χάρη στήν έπιτυχή προσπάθεια άποδιάρθρωσης ένός "Όλου στά Εσχατα συστατικά του μέρη και άκολούθως άνασυγκρότησης τοῦ ίδιου αύτοῦ "Όλου μέ βάση τήν προηγούμενη ἀποδιάρθρωσή του. Η λεπτολόγα ἀνάλυση τῆς ἐργασιακής διαδυαισίας γκρέμισε όριστικά τό παμπάλαιο χειροτεχνικό ίδεῶδες τοῦ ἐνιαίου προϊόντος πού κατασκευάζεται σάν καλλιτέχνημα άπό τό ίδιο χέρι — ίδεῶδες, άλλωστε, πού ἐπιζοῦσε μέσα στίς ἀστυιές άντιλήψεις περί έργαισίας και στήν άστυκή αίσθητική δίπλα σέ άλλες, έν μέρει πολύ έτερογενείς τάσεις. 'Ο έξελιγμένος καταμερισμός τής έργασίας σήμαινε άρνηση της παράδοσης και της Ιστορίας άκριβώς μέ την έννοια ότι έκμηδένισε κάθε χειροτεχνική άντίληψη, ή όποία προσανατολιζόταν σε κληροδοτημένες εργασιακές συνήθειες καί δεδομένα πρότυπα, και άντι γι' αυτήν άσπάσθησε τίς δρθολογικές σκοπιμότητες τής άρχης της συνεχούς βελτίωσης και άνανέωσης.

Ή κατάτμηση της κοινωνίας σέ άτομα άρχισε βέβαια όταν μέ τίς προόδους της έκβιομηχάνισης οἱ φυσικές βιοτικές συνομαδώσεις (πα-

τριαργική οἰκογένεια, οἰκιωστή κοινότητα, πατριά, χωριό) ἔγιναν γιά πρώτη φορά στήν Ιστορία οἰκονομικά ἄχρηστες, καί μάλιστα ἐπιζήμιες. 'Ωστόσο ή ἀστική κοινωνία ούτε γνώρισε σέ ἀκραία μορφή ούτε καί χαιρέτησε την τάση αὐτήν. "Οπως ξέρουμε, διατήρησε την πίστη στούς ούσωρωύς δεσμούς καί στίς κοινωνικές προϋποθέσεις τοῦ ἀτόμου καί θεωρούσε τήν οἰκογένεια ώς φυσικό κύτταρο τοῦ κοινωνικοῦ δργανισμού. Μόνο κάτω άπό τίς συνθήκες της μαζυέης δημοκρατίας η κατάτμηση της κοινωνίας σέ άτομα πραγματώθηκε καί νομιμοποιήθηκε σε τέτοιαν έκταση, ώστε τά μέλη της έγιναν χινητικά καί έναλλάξιμα. Ή εὐρύτερη οἰκογένεια ἀντικαταστάθηκε κατά μεγάλο μέρος άπό τήν πυρηνυκή οἰκογένεια, ή σημασία τῶν οὐσιωκῶν δεσμῶν μειώθηκε έντονα καί ή έλλειψη κοινωνικών προϋποθέσεων τοῦ ἀτόμου άνωσηρύχθηκε σε προϋπόθεση της γνήσιας Ισότητας τῶν εύκαιριῶν. Η πυρηγυκή οἰκογένεια συνιστά περιορισμό τῆς οἰκογένειας στό ἐλάχιστο έχεινο όριο πού είναι όπωσδήποτε άπαραίτητο γιά τή θεμελιώδη της λειτουργία, δηλαδή τή γέννηση και άνατροφή παιδιών - γιά νά μήν άναφέρουμε τήν όλο καί συχνότερη περίπτωση όπου παιδιά γεννιούνται άπό ἄγαμους γονείς καί κατόπιν άνατρέφονται άπό ἕναν γονέα. Ἡ έξασθένιση τοῦ κοινωνικοῦ ρόλου τῆς οἰκογένειας, ἀκόμα καί στήν περιορισμένη της μορφή, φαίνεται όχι μόνο στή μείωση τής μέσης της διάρκειας καί στή συχνότητα τῶν διαζυγίων, άλλά καί στό γεγονός δτι δέν άποτελεῖ πιά τόν άποφασιστικό παράγοντα τῆς άνατροφής των παιδιών, έφ' δσον ή έπιρροή της έδω ύστερει όλο καί περισσότερο σε σχέση με τήν επιρροή τοῦ ευρύτερου κοινωνικοῦ περιβάλλοντος. Η πυρηνική ή ύπολεμματική οἰκογένεια δρά λοιπόν γενικά δχε ώς φραγμός ένάντια στόν μαζικοδημοκρατικό άτομικεσμό, άλλα μάλλον ώς τό πεδίο ασκήσεων ή τό προπαρασιευαστικό του σχολείο. Πρέπει νά τονίσουμε κα έναν έπιπρόσθετο παράγοντα, ὁ όποίος ζουμε σήμερα δέν προσέχθησε έπαρχώς. Πρόκειται γιά την έσωτερυκή σχέση ανάμεσα στήν κατάτμηση τής κοινωνίας σέ άτομα καί στήν περίσσεια εύκολοαπόκτητων καταναλωτικών άγαθών. 'Εφ' δσον τό ἄτομο μπορεῖ νά ἐφοδιασθεῖ μέ ὅλες τίς δυνατές συσκευές καί νά τραφεϊ, νά πάρει πληροφορίες, νά διασκεδάσει καί νά κινηθεϊ μόνο του, γίνεται αύτοτελέστερο καί χρειάζεται την έπαφή μέ άλλους όλο καί λιγότερο ή τουλάχιστον μπορεί νά τή στερηθεί εύκολότερα. Έχει τή δυνατότητα νά στήνει μέσα στήν κατουώα του έναν πλήρη μυκρό κόσμο καί κατά τά λοιπά νά περιορίζεται στό έλάχιστο έκεῖνο όριο άνθρώπινων σχέσεων πού τοῦ φαίνεται ἐπαγγελματικά καί κοινωνικά

έναγκαϊο. Ή άναγωγή της κοινωνίας σε άτομα επιδίδει λοιπόν άναραστικά, στόν βαθμό πού τό κάθε άτομο μπορεϊ καί τοῦ ἐπιτρέπεται κί χτίσει τό προσωπικό μικρό του φρούριο μέ τή βοήθεια τῶν προπριλῶν του καταναλωτικῶν ἀγαθῶν.

'Η κοινωνική κινητικότητα προφανώς αύξάνει έξ αἰτίας τών προόλων στόν καταμερισμό τῆς ἐργασίας καί τῆς προϊούσας κατάτμησης τής χοινωνίας σέ ἄτομα, ήτοι συμπορεύεται τόσο μέ τόν άνοδικό διαφορισμό τῆς χοινωνικῆς ἐργασίας χαί τῶν ἐπαγγελμάτων ὅσο χαί μέ την κατάλυση των ούσιακών δεσμών και τών κοινωνικών προύποθεσεων τοῦ ἀτόμου. Ἡ χινητικότητα τῶν ἀνθρώπων ἐντάσσεται μέ τή σειρά της στήν εὐρύτερη συνάφεια τῆς κινητικότητας όλων τῶν κοινωνικά καίριων μεγεθών, ή όποία έπί πλέον περιλαμβάνει τή γρήγορη κατανάλωση καί τη γρήγορη άντικατάσταση έμπορευμάτων, καί μπορεί να θεωρηθεί και να ταξινομηθεί με βάση διαφορετικά κριτήρια. Πρώτα-πρώτα πρέπει να διακρίνουμε ανάμεσα στήν ύποκειμενική καί στήν άντικειμενική της λειτουργία, ήτοι ή κινητικότητα λειτουργεί ώς εύκαιρία, ή όποία προσφέρει στά άντογωνιστικά ύποκείμενα δυνατότητες άλλαγης και άνόδου, και συνάμα ώς άρχη ἐπιλογης, ἡ ὁποία μέ τό ἀποτέλεσμά της ἐκφράζει ἀντικειμενικά μέ πόση ἐπιτυχία μπόρεσαν τά ἄτομα νά έκμεταλλευθοῦν τίς εύκαιρίες τους έντός τῆς κινητικής κοινωνίας. "Ομως εύκαιρίες προσφέρονται τόσο δριζόντια (π.χ. άλλαγή έπαγγέλματος χωρίς μεταβολή στήν κοινωνική θέση) όσο καί χάθετα (ἄνοδος στήν χοινωνυκή ἰεραρχία), και άντίστοιχα μπορούμε νά κάμουμε λόγο γιά δριζόντια καί κάθετη κοινωνική κινητικότητα. Ή πρώτη άντλει τή δυναμική της άπό τήν πραγματικά ύφιστάμενη ποικιλία τῶν παράλληλα ἀσκούμενων ἐπαγγελμάτων καθώς καί ἀπό τόν αίζοντα διαφορισμό της κοινωνυσης έργασίας. Η κάθετη κινητικότητα δείχνει, πάλι, ποιά καί πόσα ἄτομα ἀνέβγρων ή κατέβγρων στήν κλίμανα γοήτρου ένός έπαγγέλματος ή τῆς κοινωνίας in toto. Καί στίς δύο περιπτώσεις πρόκειται γιά την κατάληψη διαθέσιμων ρόλων, ήτοι τά πρόσωπα, τά όποῖα μποροῦν νά ἀναλάβουν αὐτούς τούς ρόλους, σέ πλευταία άνάλυση είναι έναλλάξιμα καί άντυκαταστάσιμα, έστω κι άν ή κατάληψη τῶν ρόλων δέν ἀποβαίνει πάντοτε ὑιανοποιητική. Σημαντική γιά τήν κοινωνική κινητικότητα δέν είναι δμως μόνον ή ἔποψη της έναλλαξιμότητας τῶν ἀτόμων, ἀλλά καί τό ὅτι ὅλο καί περισσότερα άτομα συναντιούνται ή μάλλον διασταυρώνονται καί οἱ ἐπαφές τους γίνονται όλο καί πιό σύντομες καί φευγοιλέες. "Ετσι έρχόμαστε

στή σχέση ἀνάμεσα σέ ἐξωτερυκή καί ἐσωτερυκή ή ψυχυκή κινητικότητα. Ἡ τελευταία συνδέεται πολλαπλά μέ τήν πεποίθηση ὅτι ἡ συνεχής ἀλλαγή καί οἱ συνεχῶς καινούργιες ἐντυπώσεις ἀποτελοῦν τόν ἐσώτερο νόμο τῆς ζωῆς στή σημερική κοινωνία. Ἡ πεποίθηση τούτη ἐκτρέφεται ἀπό τήν καθημερική παρατήρηση τῶν παραπάνω ἐπόψεων τῆς κινητικότητας τῶν ἀνθρώπων καί συνάμα ἀπό τό πλήθος καί τήν πουαλία τῶν εἰδήσεων καί τῶν εἰκόνων πού εἰσρέουν ἀδιάκοπα στή συνείδηση. Οἱ τρεῖς συσκευές —τηλέφωνο, τηλεόραση, αὐτοκίνητο—πού χαρακτηρίζουν τὴν καθημερινότητα τῆς μαζικά καταναλωτικῆς μαζικῆς κοινωνίας χρησιμεύουν δλες τους στό νά γεφυρώνουν σχεδόν κατά βούληση τἰς ἀποστάσεις καί νά μεταθέτουν τὴν ψυχή τοῦ ἀτόμου, προσωρινά τουλάχιστον, σέ ἄλλους τόπους, ἀλλά καί σέ ἄλλους χρόνους. Ἡ αὕξηση τῆς ἐσωτερικῆς κινητικότητας κάνει μέ τἡ σειρά της τό ἄτομο ἐπιρρεπέστερο σέ συμπεριφορά, ἡ ὁποία συντείνει στήν ἐπίταση τῆς ἐξωτερικῆς ἡ κοινωνικῆς κινητικότητας.

Καταμερισμός της έργασίας, κατάτμηση της κοινωνίας σέ άτομα καί κινητικότητα συμβάλλουν μέ τον ίδιαίτερο τρόπο τους στήν ένδυνάμωση τῶν ἐξισωτικῶν τάσεων τῆς μαζικῆς δημοκρατίας. Βέβαια, δ καταμερισμός τῆς ἐργασίας ἀποτελεῖ μιά κρυστάλλωση ἱεραρχικῶν σχέσεων καί ἐπομένως τήν πρωιτική ἔκφραση καί τόν ἔμπρωιτο καθαγιασμό της κοινωνικής άνισότητας. Στίς χονδροειδέστερες μορφές τοῦ καταμερισμοῦ τῆς ἐργασίας μέσα στίς προβιομηχανικές καί στίς πρώψες βιομηχανικές κοινωνίες ο καταμερισμός της έργασίας συνέπιπτε πράγματι μέ δρισμένη μορφή τῆς σχέσης έντολῆς καί ὑπακοῆς. Τοῦτο ἀλλάζει στόν βαθμό πού ἡ πρόοδος τοῦ καταμερισμοῦ τῆς έργασίας διαφορίζει τόσο πολύ τήν κοινωνική έργασία καί τήν κερματίζει σέ τόσο μυκρές ένότητες, ώστε αὐτή δέν μπορεί πιά νά νοηθεί ώς πυραμίδα, παρά μᾶλλον ώς ἐπίπεδο, πάνω στό ὁποῖο οἱ διάφορες μορφές ἐργασίας ὑπάρχουν παράλληλα καί, ὄντας ἀμοιβαΐα ἀπαραίτητες, είναι καί κατ' άρχήν ισότιμες. "Οσο πιό περίπλοκη είναι ή κοινωνική ἐργασία, τόσο μικρότερο καί συνάμα μεγαλύτερο εἶναι τό σχετικό κοινωνικό βάρος κάθε έργαζόμενης όμάδας: γιατί τούτη δέν μπορεί να επιβάλει μονομερώς και διαρκώς τή μεμονωμένη της βούληση μέσα σ' ενα πυκνό καί σχεδόν άδιαφανές κοινωνικό πλέγμα, διμως άπό τήν άλλη μεριά μπορεί να έκμεταλλευθεί τούτη τήν κατάσταση τῆς άμιοιβαίας έξάρτησης, στήν όποια βρίσκονται καί οἱ ἄλλες ὁμάδες, καί νά άντλήσει ὀφέλη ἀπό τήν άναγκαιότητα τῆς προσφορᾶς της στήν

κοινωνική έργασία ώς σύνολο, πρό παντός σέ μιά κοινωνία δπου !σχύουν ἀπεριόριστα πολιτυιά δυαιώματα. Τούτη ή άμφισημία σέ τελευταία άνάλυση δρᾶ έξισωτικά, έπειδή δημιουργεῖ τό αἴσθημα ὅτι ὁ χαθένας χάνει τή δουλειά του χι δτι έπομένως ο χαθένας είναι σημαντυιότερος ἀπό τούς ἄλλους ὡς πρός αὐτό καί λιγότερο σημαντικός ώς πρός έκεῖνο. 'Η άστυκή έννοια τοῦ έπαγγέλματος, ἡ ὁποία είχε καί μιάν λεραρχική συμπαραδήλωση, άντικαθίσταται άπό την έννοια τοῦ χοινωνικού ρόλου, καί μολονότι προφανώς δέν είναι όλοι οἱ ρόλοι ἴσοι, ώστόσο στήν κατ' άρχήν έναλλαξιμότητα τῶν προσώπων ή έξισωτυκή συνείδηση βρίσκει τήν παρηγοριά πού της χρειάζεται γιά τίς διαφορές γοήτρου ανάμεσα σέ ρόλους πρός τό παρόν κατειλημμένους έτσι καί όχι άλλιῶς. Ἡ κατάτμηση τῆς κοινωνίας σέ ἄτομα, δηλαδή ἡ ἀποκοπή τοῦ ἀτόμου ἀπό ούσιωκούς δεσμούς καί κοινωνικές προϋποθέ~ σεις, έχει έπίσης ώς συνέπεια ότι ή κοινωνυκή ή οἰκογενειακή καταγωγή κατ' άρχήν δέν (πρέπει νά) έχει σημασία κατά την αποτίμηση ένος προσώπου ή για τήν ανοδό του. Έκεῖνο πού μετράει είναι ή απόδοση — ή απόδοση μπορεί λοιπόν να γίνει χριτήριο για τήν χοινωνυκή κατάταξη ένός προσώπου μόνο μετά τήν κατάτμηση τῆς κοινωνίας σε άτομα, δηλαδή μονάχα μέσα στήν εξισωτυκή μαζυκή δημοκρατία. "Αν τό άτομο δρίζεται κοινωνικά δχι μέ βάση τήν καταγωγή του ή άλλες καθαρά προσωπικές και μή έναλλάξιμες ίδιότητες, άλλά μέ βάση την απόδοσή του καί την αντίστοιχη θέση του μέσα στην χινητική χοινωνία, τοῦτο σημαίνει ότι ὁ όρισμός του έπιχειρεῖται όλο καί περισσότερο μέ άφετηρία ίδιότητες πού καθένας θά μπορούσε νά τίς έχει ώς άτομο. Τά σύμβολα, τά όποῖα δηλώνουν δτι κάποιος ἀνήκει σέ μιάν άνώτερη βαθμίδα τῆς κοινωνικῆς ἱεραρχίας, μετατρέπονται δλο καί περισσότερο σέ τέτοια πού κατ' άρχήν μπορεϊ νά τά κατέχει κάθε ἄτομο, σε άντίθεση με τούς προγενέστερους κοινωνικούς σχηματισμούς, όπου τά σύμβολα αὐτά μποροῦσαν ν' άνήκουν μοναχά σέ δσους τά κατείχαν πράγματι, τώρα ἐπιτρέπεται ν' ἀνήκουν καί σέ κάποιον πού θαυμάσια θά μπορούσε νά μήν τά ἀποκτήσει καί ποτέ. Στή γενική συνείδηση, ότι έτσι έχουν τά πράγματα, ριζώνει ψυχολογυκά ή κοινωνική κινητικότητα, ή όποία προύποθέτει τόσο τόν έξελιγμένο καταμερισμό της έργασίας όσο καί την κατάτμηση της κοινωνίας σέ άτομα καί δρά τό ίδιο έξισωτικά μέ τούς δύο αύτούς παράγοντες. Μόνον ὅπου τά πάντα εἶναι κινητικά, εἶναι τά πάντα ἀνοιχτά καί έφωστά στόν καθένα.

Βεβαίως δέν είναι δυνατόν νά λεχθεῖ ότι στή μαζική δημοκρατία, δπως τή γνωρίζουμε, έχει ήδη πραγματοποιηθεί ή ἰσότητα μέ τήν ύλυτή έννοια τοῦ όρου. "Ομως ή πραγματικότητα τῆς ἰσότητας είναι γιά τή λειτουργία τῆς μαζυτῆς δημοκρατίας πολύ λιγότερο σημαντυτή άπό τή δυνατότητα τῆς ἰσότητας. Ἡ ἰσότητα ἀναγνωρίζεται ἀπό δλους ώς άπτή δυνατότητα (άκόμη καί δσοι δέχονται τήν ἰσότητα μόνον ώς τυπική ἰσότητα τῶν εύκαιριῶν ὁμολογοῦν ὅτι οἱ εὐκαιρίες αὐτές μποροῦν ν' ἀξιοποιηθοῦν ἀπό τόν καθένα, ὅτι δηλαδή καθένας μπορεί ν' ἀνεβεί τήν κοινωνική κλίμωνα ώς τήν κορυφή της, άρκεί νά τό μπορεί) και ή καθημερινή όμολογία πίστεως τῆς μαζικῆς δημοκρατίας στήν άρχή τῆς ἰσότητας ἀνοίγει ipso facto έναν ὁρίζοντα προσδοκιών, ὁ ὁποῖος θέτει σε κίνηση ἀντίστοιχες συμπεριφορές. Μέ ἄλλα λόγια: ἡ κατ' ἀρχήν κατάφαση τῆς ἰσότητας καί τό γεγονός τῆς κοινωνικής χινητικότητας δημιουργούν συνθήχες, ύπό τίς όποϊες τίς δράσεις και τις άντιδράσεις τῶν άνθρώπων συχνά τις καθορίζουν ψυχολογικοί παράγοντες καί ένα ύποκειμενικό αϊσθημα γοήτρου. Τό αϊσθημα της Ισότητας είναι έντονότερο άπό την πραγματικότητα της Ισότητας. Γι' αὐτό ή συναναστροφή τῶν ἀνθρώπων γίνεται όλο καί πιό έξισωτική, ήτοι ο τόνος τής συναναστροφής τούτης δέν άνταποκρίνεται άναγκαστυκί, καί άνταποκρίνεται συνεχῶς λιγότερο, στίς πραγματυκί ύφιστάμενες διαφορές κοινωνικής θέσης και γοήτρου ανάμεσα στά άτομα καί στίς δμάδες. 'Η κατ' άρχήν δεδομένη δυνατότητα νά έμφανισθεϊ ὁ καθένας ὡς ἴσος πρός ἴσον ἀπέναντι σέ ὁποιονδήποτε ἐπηρεάζει τήν κοινωνική συμπεριφορά, κατά τρόπο ώστε τελικά οἱ ἐντολές δέν ἐκφέρονται ὡς ἐντολές, ἀλλά ὡς ὁδηγίες, τίς ὁποῖες πρέπει νά άκολουθήσει κανείς γιατί αύτό ύπαγορεύουν τά πράγματα. Στόν βαθμό πού ὁ ὑφιστάμενος γίνεται «συνεργάτης», οἱ ἐργασιακές σχέσεις γίνονται πραγματιστικότερες καί ή ίδεα τοῦ ρόλου παραμερίζει τήν ίδεα της ιεραρχίας. Περιοριστικές και αύστηρά ιεραρχημένες μορφές έργασίας δέν φαίνονται πιά παραγωγικές, έφ' δσον μάλιστα οἱ νέες έργασιοκές διαδικασίες μέ τήν περίπλοκη τεχνική τους άπαιτοῦν ύψηλότερα προσόντα, ένισχυμένη εύθύνη καί περισσότερη συμμετοχή. Ή άντίληψη, ότι ο προϊστάμενος βρίσκεται ψηλότερα μόνο καί μόνο έπειδή έχει να παίξει διαφορετικό ρόλο κι όχι έπειδή έχει τίποτε μυστηριώδη χαρίσματα, καθησυχάζει την έξισωτυκή συνείδηση καί τή συμφιλιώνει με τίς πραγματικότητες τοῦ καταμερισμοῦ τῆς ἐργασίας. "Αλλωστε ή έκτόπιση της ίδεας της ιεραρχίας από την ίδεα τοῦ ρόλου

συντείνει άπό μόνη της στήν ἐπίταση τῆς ἐναλλαξιμότητας καί τῆς προσωρινότητας τῶν θέσεων τῶν ἀτόμων μέσα στή διαδυαισία τῆς κοινωνυτής ἐργασίας. Ἡ ἐξουσία ἡ ἡ αύθεντία μέ τήν παραδοσιακή της έννοια ξεφτίζει, καί στή θέση της μπαίνει ώς ένοποιητικό στοιχείο ή σταθερότητα τῶν δομῶν καί τῶν μηχανισμῶν, ἐντός καί στό ὄνομα

τῶν ὁποίων μοιράζονται οἱ ρόλοι.

Παρ' όλα αὐτά ή μαζική δημοκρατία προγματοποίησε τήν Ισότητα στήν ἄσκηση έξουσίας τόσο λίγο όσο καί τήν ἰσότητα στήν κατανάλωση. Ή ἀντίφαση ἀνάμεσα στήν ἀναγκαιότητα έξουσίας καί στή γενική όμολογία πίστεως πρός την άρχη της ισότητας λύθηκε μέ την ύποταγή της έξουσίας στούς ίδιους κανόνες του παιγνιδιού, πού !σχύουν καί στούς άλλους τομείς της κοινωνικής ζωής της μαζικής δημοκρατίας. "Ετσι, ή ἄσκηση έξουσίας είναι κατ' άρχήν άνοιχτή στόν χαθένα, ἐφ' ὄσον ἀποδειχθεῖ ὑανός νά ἐνμιεταλλευθεῖ τίς προσφερόμενες εύκαιρίες καλύτερα άπό τούς άνταγωνιστές του. Τοῦτο σημαίνει άντικατάσταση της ταξικής χυριαρχίας άπό την χυριαρχία έλίτ, οί δποῖες ἀδιώκοπα συγκροτοῦνται, διαλύονται ή μεταβάλλουν τή σύνθεσή τους, άφοῦ τά μέλη τους δέν πρέπει νά κατέχουν έξ ὑπαρχῆς δρισμένες κοινωνικές προϋποθέσεις. ή συμμετοχή στίς έλίτ δέν είναι ούτε χληρονομική ούτε άναγνωρίζεται μέ βάση όποιαδήποτε προσωπυτή ίδιότητα, έκτός άπό την διανότητα νά άντιμετωπίζονται μέ έπτυχία οι έκαστοτε αντίπαλοι έντός και έκτός τῆς έλίτ ἐπομένως οί έλιτ μπορούν να γίνουν μόνιμα δργανα άσκησης έξουσίας μονάχα μετά τήν κατάτμηση τῆς κοινωνίας σέ ἄτομα καί τήν ἐπιβολή τῶν ἐξισωτικών άρχων καί στάσεων. Διαμιορφώνονται μέσα στήν πολιτική, στήν οδιονομία και στήν κοινωνική ζωή, άνταγωνίζονται ή μία τήν άλλη ή κλείνουν μεταξύ τους συμμαχίες καί πορίζονται τή νομιμοποίησή τους ἀπό τό γεγονός ότι είναι άνοιχτές γιά τόν καθένα, ήτοι δέν παραβιάζουν τήν ὑπέρτερη ἀρχή τῆς ἰσότητας (τῶν εὐκαιριῶν). ᾿Ανταγωνιστικές πολιτικές ἐλίτ, οἱ ὁποῖες πολεμοῦν ἡ μία τήν ἄλλη γιά τήν κατώτηση της κρατικής έξουσίας, πρέπει νά νομιμοποιηθοῦν ἐπιπρόσθετα μέ τήν έτυμηγορία τοῦ ἐκλογικοῦ σώματος. Κάθε ἐλίτ, ἐφ' δσον έγείρει άξιώσεις πάνω στήν έξουσία αὐτήν, ὑποχρεώνεται νά άγωνισθεϊ γιά νά κερδίσει τήν εύνοια τῶν ἐκλογέων, ὁπότε πρέπει νά ἐπηρεάσει τή βούλησή τους καί συνάμα νά έπηρεασθεῖ καί ή ίδια άπό τή βούληση τούτην. Η διέξοδος ἀπό τή διελιωστίνδα τῆς άντικειμενικῆς διπλής ἀνάγχης να ἀσκηθεῖ έξουσία και ταυτόχρονα να ληφθοῦν ὑπ'

δψιν οἱ ποικίλες ἐπιθυμίες τῶν ἐκλογέων εἶναι ὁ λαϊασμός, ὁ ὁποῖος σέ διάφορες παραλλαγές καί σέ διάφορους βαθμούς άποτελεϊ φαινόμενο άναπόσπαστο άπό τήν πολιτυκή καί κοινωνυκή ζωή της μαζυκής δημοκρατίας. Λαϋασμός είναι λοιπόν ὁ τρόπος, μέ τόν ὁποῖο γεφυρώνεται (προσωρινά) ή ἀντίφαση ἀνάμεσα στήν ἀρχή τῆς γενυᾶς ἰσότητας καί στήν (προσωρινή) ξμπρωστη έξουσία μιᾶς έλίτ μέσα στίς συνθήκες τής μαζικοδημοκρατικής πολιτικής. Συνίσταται στό ότι οί πολιτικές έλίτ, παρά την ἐπιδίωξή τους νά κρατήσουν γιά τόν ἐαυτό τους τό μονοπώλιο τῶν ἀποφάσεων, ὑποχρεώνονται νά ἀποτίσουν φόρο τιμής σε δρισμένες διαδεδομένες ίδέες ή προχαταλήψεις πού κολομεύουν τίς μάζες. "Ετσι π.χ. κάθε έλίτ άποκρούει τήν ύποψία ότι ή έξουσία της μέσα στό χράτος ή ή συναφής της άξίωση θά ήταν ποτέ δυνατόν νά έπηρεάσει δυσμενώς ή καί νά άρει τήν Ισότητα ανάμεσα σε όλα τα μέλη της κοινωνίας άπεναντίας, αὐτοπαρουσιάζεται ώς ή πιό άξιόπιστη έγγύηση γιά τη διαφύλαξη ή την επέκταση τούτης τῆς **ἰ**σότητας. ˙Ισχυρίζεται ότι είναι σάρξ ἐκ τῆς σαρκός τοῦ λαοῦ, ἄριστος γνώστης καί έρμηνευτής τῶν ἐνδόμυχων εύχῶν καί ὀνείρων του, κοντολογής πιστός έκτελεστής τής λαϋής βούλησης. 'Ωστόσο, στόν βαθμό πού οὶ ἐκλογεῖς διατυπώνουν συγκεκριμένα τίς ἀνάγκες καί τά συμφέροντά τους μέσφ των έπαγγελματικών τους ένώσεων ή των μέσων μαζυτής ένημέρωσης, πρέπει νά πραγματοποιήθει καί συγκεκριμένα ή βούληση «τοῦ λαοῦ», ήτοι μέσα στίς συνθήκες τής μαζικοδημοκρατυτής πολιτυτής έλευθερίας ή volonté génèrale καί ή volonté des tous δέν μπορούν νά άποκλίνουν τόσο πολύ, ώστε ή χυρίαρχη έλίτ νά άγνοει τη δεύτερη, έπικαλούμενη μιά δυκή της έρμηνεία τῆς πρώτης.

Ή λαϊκιστική συνύφανση ή τούτιση τῆς volonté génèrale μέ τή volonté des tous συγκεκριμενοποιεῖται ὑλικά ὑπό τή μορφή μιᾶς ὑανοποίησης αἰτημάτων, τὰ ὁποῖα θά ἔπρεπε νά ἔχουν ἀπορριφθεῖ ἄν ἐφαρμόζονταν καθαρά πραγματολογικά οἰκονομικά ή ἄλλα κριτήρια ἔτσι, ὁρισμένοι ἄνθρωποι ἀποκτοῦν ἀγαθά καί θέσεις πού δέν ἀξίζουν μέ βάση τή γενικά ἰσχύσυσα ἀρχή τῆς ἀπόδοσης. ᾿Από τήν ἄποψη αὐτή, μέσα στή μαζική δημοκρατία ἡ ἀξιοκρατία καί ὁ λαϊνισμός ἀναγκαστικά διεξάγουν μεταξύ τους ἀσταμάτητο ἀγώνα, τοῦ ὁποίου ἡ ἔκβαση εἶναι διαφορετική σέ κάθε περίπτωση. "Όμως ὁ λαϊνισμός ὀφείλει νά ἱκανοποιεῖ διαρκῶς καί ψιχολογικές ἀνάγκες, δημιουργώντας ὑποκατάστατα τῆς ἰσότητας ἐκεῖ πού ἔμπροκτη ἰσότητα δέν

ύπάρχει. "Ενα τέτοιο ύποιαιτάστατο παρέχει λ.χ. ή προϊούσα κατάργηση τῶν ὀρίων ἀνάμεσα σέ ἰδιωτική καί δημόσια σφαίρα, ἔτσι ὥστε δ «χοσμάνης», άλλά χαί ὁ «ὤριμος πολίτης», μέ βάση τά δσα τοῦ λένε τά μέσα μαζικής ενημέρωσης, μπορεί νά πεισθεί ότι τούτο ή έκεινο τό μέλος τούτης ή έχείνης της έλίτ συμπεριφέρεται «άνθρώπινα» καί γενικά είναι «δπως δλοι μας». 'Ο έγγενής λαϊκισμός της μαζικής δημοκρατίας κάνει πρωταρχικό καθήκον τῶν μελῶν τῶν ἐλίτ νά ἐκδηλώνουν επιδευττικά σε κάθε δεδομένη εύκαιρία πόσο κοντά βρίσκονται στόν απλό ανθρωπο, μια στασή διαφορετική έρμηνεύεται ώς περιφρόνηση τῶν συνανθρώπων καί τῆς ἰσχύουσας άρχῆς τῆς ἰσότητας καί τιμωρεϊται άνάλογα. Στό σημείο αύτό ὁ «κοσμάρης» της μαζυής δημοκρατίας έμφανίζεται μέ ίδιαίτερες άξιώσεις καί ίδιαίτερη αύτοπεποίθηση, κι ἀπό τὴν ἄποψη τούτη ξεχωρίζει ἀπό τούς μικροαστούς της άστυσης έποχης, οι όποιοι ένιωθαν σφηνωμένοι άνάμεσα στήν άστυκή τάξη καί στό προλεταριάτο κι ἔβλεπαν, ἀντίστοιχα, τόν κόσμο με μάτια γεμάτα σέβας ή τρόμο. Τό μεσαΐο στρώμα πού άποτελεῖ τόν κορμό της μαζικοδημοκρατικής κοινωνίας θεωρεί άντίθετα τόν έαυτό του όλο καί περισσότερο ώς τήν οδιουμενική τάξη, καί διαμορφώνει μέ τίς βιστικές του συνήθειες καί μέ τό γούστο του τίς πιό χαρακτηριστικές πλευρές τῆς ζωῆς στή μαζική δημοκρατία. Μπορεϊ νά καταναλώνει, μπορεί να ταξιδεύει, μπορεί να πληροφορείται είδήσεις, καί μέ βάση δλα αὐτά μπορεῖ πρό παντός νά ἀποκομίζει τήν ἐντύπωση δτι διαθέτει άρχετή χρίση ή τουλάχιστον πονηριά, ώστε νά μήν ξεγελιέται από κανέναν. Καθώς διαπνέεται από τούτη τήν αὐτοπεποίθηση, δ μικρότερος ή μεγαλύτερος «κοσμάστης» συχνά βλέπει περιφρονητικά τά μέλη τῶν πολιτικῶν ἐλίτ, δηλαδή τούς «πολιτικάντηδες», καί ἐκφράζει τήν άδιαφορία του γιά τά δσα κάνουν. Έτσι, ή πολιτυκή ώς έπαγγελμα χάνει σέ σημαντικό βαθμό τό κύρος της μέ τήν παλιά: έννοια τοῦ δρου καί έμφανίζεται ώς μία ἀπασχόληση κοντά σέ ἄλλες, ή όποία άσκεϊται άπό είδικούς ίδιαίτερα ύποπτους καί έχει κέρδη καί ζημιές, δπως καί κάθε άλλη. Η πολιτυκή άδιαφορία, πού συναρτᾶται μέ την άναγωγή της πολιτυκής σέ έπαγγελματική άπασχόληση, καί δ λαϋμσμός, πού άναγκάζει τόν άπασχολούμενο μέ τήν πολιτυκή νά φιολουθεί όρισμένη συμπεριφορά, συμπορεύονται μέσα στή μαζική δημοκρατία καί σημαδεύουν τή φυσιογνωμία της.

Όμως ή μαζική δημοκρατία δέν πάσχει μόνον ἀπό τήν ἀντίφαση ἀνάμεσα στή διακήρυξη τῶν ἀρχῶν τῆς ἰσότητας καί στήν ἔμπρακτη

έξουσία τῶν ἐλίτ — ἀντίφαση πού καταλήγει στόν λαϊνασμό. Μιά άλλη άντίφαση άγγίζει ἐπίσης τά θεμέλιά της καί, ὅπως φαίνεται, εἶναι έξ ίσου άξεπέραστη όσο καί ή πρώτη: πρόκειται γιά τήν άντίφαση άνάμεσα στήν άρχή της άπόδοσης ή τήν τεχνική όρθολογικότητα έν γένει καί στίς ήδονιστικές στάσεις. Ἡ ἀρχή τῆς ἀπόδοσης καί ἡ τεχνική δρθολογικότητα σχετίζονται προφανώς μέ την έργασιακή διαδιχασία, ἐνῶ οἱ ἡδονιστυιές στάσεις μέ τή διαδυασία τῆς μαζυτῆς χατανάλωσης πού βέβαια δέν είναι λιγότερο ἀπαραίτητη γιά τήν οἰκονομία της μαζυτης δημοκρατίας. "Ωστε ο άνθρωπος μέσα στή μαζυτή δημοχρατία, ὄντας ταυτόχρονα ἐργαζόμενος καί καταναλωτής, πρέπει νά έγκολπωθεϊ δύο διαφορετικές νοοτροπίες καί συμπεριφορές, μολονότι τό έκάστοτε είδος τῆς ἐργασίας του καί ὁ συναφής τρόπος ζωῆς μετατοπίζουν τό κέντρο βάρους πρός τή μιά ή τήν άλλη κατεύθυνση. Μερικά είδη ἐργασίας, πού κατά κανόνα ἀνήκουν στόν τομέα τῶν ύπηρεσιών, δυόμα και ύπό τίς συνθήκες της μαζυτής δημοκρατίας έλαχιστη σχέση έχουν μέ την τεχνυκή δρθολογυκότητα, γι' αὐτό καί μπορούν, δπως θά δούμε άμέσως, ν' άποτελέσουν τό φυσικό έδαφος γιά τήν εύδοκίμηση εύδαιμονιστικών στάσεων. 'Από τήν άλλη πλευρά, η τεχνυτή δρθολογυιότητα προσδιορίζει δχι άπλῶς μηχανυιές έργασίες καί τεχνικές διαδυκασίες, άλλά κατά βάση καί δλες τίς έργασίες, στίς δποῖες ὁ λογισμός παίρνει χαρακτήρα ἀπρόσωπο καί ἀποκλειστικά προσηλωμένο στήν έπίτευξη τοῦ σκοποῦ. Πρό παντός σέ έργασίες συχνότατα χαρακτηριστικές γιά τήν κοινωνία τής μαζικής δημοκρατίας τά άποτελέσματα μπορούν νά μετρηθούν μέ βάση προκαθορισμένα κριτήρια καί τότε όνομάζονται, σέ σχέση μέ τόν παραγωγό τους, «ἀπόδοση». Ή άρχη τῆς ἀπόδοσης συνυφαίνεται μέ ούσιαστικές ἐπόψεις της μαζυτής δημοκρατίας και μάλιστα άποτελεί κι ή ίδια κινητήρια δύναμη τής διαδικασίας του έκδημοκρατισμού. Στόν βαθμό πού τό εἰσόδημα χωρίζεται ἀπό τήν προσωπική ίδιοκτησία, ή ἀπόδοση γίνεται ή μοναδυκή ή ή σημαντικότερη πηγή εἰσοδήματος, ήτοι τό εἰσόδημα δέν πηγάζει ἀπό οὐσιακούς δεσμούς ή κοινωνικές προϋποθέσεις, παρά ἀπό τήν ποιότητα τῆς ἐργασίας τοῦ ἀτόμου, τήν ὁποία τοῦτο ἐπιτυγχάνει μέσα στόν συναγωνισμό του μέ ἄλλα ἄτομα πού διαθέτουν ἴσες εὐκαιρίες. "Ωστε ἡ ἰσότητα (τῶν εὐκαιριῶν), ἡ ἀπόδοση καί το εἰσοδημα (ὡς μισθός) ἀποτελοῦν πλευρές τῆς ἴδιας βασυεῆς άντίληψης. Σέ έξισωτική κοινωνική βάση ή άπόδοση άναγιαστικά άνεβαίνει, έπειδή τό άτομο μπορεί νά πεισθεί ότι ή άπόδοσή του καί

μόνον άρχεῖ γιά νά τοῦ κάνει προσιτές ὅλες τίς δυνατότητες τῆς άπόλουσης καί τοῦ κοινωνικοῦ γοήτρου. "Ομως ἡ ἀπόδοση μεγαλώνει καί μέ τή συμμετοχή, δηλαδή μέ τή χαλάρωση της (παραδοσιαιής) έργασιακής ἱεραρχίας καί μέ μιά τέτοια κατανομή τῶν ρόλων, ὥστε νά φαίνεται ότι πηγάζει ἀποκλειστικά ἀπό τήν ἀποτίμηση τῶν τεχνικῶν ἀναγκῶν τῆς ἐργασίας κι ἔτσι νά μπορεῖ νά ἀποφασισθεῖ ἡ πάντως νά γίνει ἀποδεκτή ἀπό δλους τούς ἐνδιαφερομένους μέ βάση τά προσόντα τοῦ καθενός τους. "Αν δοῦμε ἔτσι τά πράγματα, τότε στήν ἀρχή τής άπόδοσης συμπυκνώνεται τό γεγονός ότι ό έκδημοκρατισμός τῶν τομέων τῆς ζωῆς, ὁ ὁποῖος συντελεῖται μέ τήν ὑλοποίηση τῆς κατ' άρχήν ἀποδεκτής ἰσότητας τῶν εὐκαιριῶν, συνιστὰ λειτουργική άναγκαιότητα τής τεχνολογικά έξελιγμένης μαζικής κοινωνίας μέ άλλα λόγια, ή τεχνολογικά έξελιγμένη μαζική κοινωνία μπορεί νά ὑπάρξει μονάχα ὡς ἐξισωτυκή μαζυκή δημοκρατία. 'Ακόμα καί ἡ ἰσότητα τῶν φίλων σέ τελευταία ἀνάλυση μπορούσε νά είσαχθεϊ μονάχα χάρη στήν άρχή τῆς ἀπόδοσης: ἡ ἀπόδοση ἀποτελεῖ τόν μεγάλο κοινό παρονομαστή, με βάση τον όποιο μπορεί να μετρηθεί και να αποδειχθεί ή ίσοτητα. Έξ αίτίας της λειτουργυνής τούτης άναγκαιότητας της άρχης της απόδοσης δέν είναι παράδοξο πού αὐτή συχνά παρουσιάζεται καί νομιμοποιείται ώς ήθως αίτημα.

Αλλά ή μαζική δημοκρατία δέν χρειάζεται μονάχα τήν τεχνική δρθολογικότητα καί την απόδοση για να λειτουργήσει. Έξ Ισου χρειάζεται —γιά πρώτη φορά στήν ίσαμε τώρα Ιστορία— ήδονιστικές στάσεις και άξίες, οι όποῖες ἐν μέρει κάνουν ψυχολογικά ἐλκυστυκή και ἐν μέρει δικαιώνουν ήθικά τήν οἰκονομικά ἀναγναία μαζική κατανάλωση τῶν μαζικά παραγόμενων καταναλωτικών προϊόντων. Στό εὖρος τοῦ φάσματος τῶν ἡδονιστυιῶν στάσεων καί ἀξιῶν ἀντιστοιχεῖ τό εὖρος τῶν καταναλωτικῶν δυνατοτήτων. Καταναλώνονται δχι μόνον άντικείμενα χρήσης καί πολυτέλειας, άλλά ἐπίσης μορφωτικά ἀγαθά καί έλεύθερος χρόνος, δπως καί ὁ λόγος κι ἡ εἰκόνα πού προσφέρονται ἀπό τά μέσα μαζυτής ενημέρωσης δέν πρέπει τέλος νά λησμονεϊται ή παράλληλη κατανάλωση διαφόρων άξιῶν ή βιοτικῶν ίδεωδῶν, ἀπ' δπου πηγάζει ένας ίδεολογικός πλουραλισμός κι ένας σχετικισμός πού μέ τή σειρά του εύνοει τή διάδοση ήδονιστικών στάσεων. Πρώτη βέβαια χτυπάει στό μάτι, καθώς ἐπηρεάζει τή συμπεριφορά πλατειῶν μαζών, ή κατανάλωση άντικειμένων χρήσης. Στή λαική φαντασία δ ήρωας της κατανάλωσης ύποκαθιστα τώρα τόν ήρωα της έργασίας, τά

μέσα μαζυτής ενημέρωσης προβάλλουν άδιάνισπα τόν κόσμο τής άριστοκρατίας της μαζυτής δημοκρατίας, της όποίας τά μέλη προέρχονται άπό διαφορετικές έλίτ, όλα τους όμως είναι ὑπερκαταναλωτές, διαθέτουν τά πάντα, όσα παρέχει ή σύγχρονη τεχνική καί βιομηχανία καί όσα μπορεί νά όνειρευθεί κανείς, καί κινούνται μέ την άντίστοιχη άνεση μέσα στόν μαγικό τοῦτον κόσμο. Στά ἀνώτερα ἐπίπεδα τῆς κατανάλωσης ἀποφασίζει τό προσωπικό γούστο καί ή προσωπική ἐπιλογή, δμως ή δυνατότητα αὐτή περιορίζεται δσο χαμηλώνει τό ἐπίπεδο: στό κατώτατο καί εὐρύτερο ἐπίπεδο τά ἀτομικά ὄνειρα, πού στήν πραγματικότητα τά δνειρεύονται πολλά άτομα ταυτόχρονα, μποροῦν ώς έπί τό πλεϊστον νά πραγματοποιηθούν μοναχά μέ τήν κατανάλωση μαζυιών προϊόντων. Τοῦτο τό παράδοξο, δηλαδή ή ἐκπλήρωση ἀτομικών πόθων μέ τήν κατανάλωση μαζικών προϊόντων, άποτελεῖ τήν πηγή χαρακτηριστικών ψυχοπαθολογικών φαινομένων τής μαζικής δημοκρατίας και ένδημεϊ έπίσης στό φαινόμενο της μόδας. Ένω παραδοσιανή λειτουργία της μόδας ήταν ο τονισμός τῶν κοινωνικῶν διαχρίσεων, στό μέλος τῆς μαζυκοδημοκρατυκῆς κοινωνίας δίνει άντίθετα τό αἴσθημα τῆς συμμετοχῆς σέ κάτι, τό όποῖο εἶναι βέβαια κοινό άγαθό καί άπό την άποψη αὐτην ἐπιβεβαιώνει την κατ' άρχην ἰσότητα δλων, άλλά τήν ίδια στιγμή ύποδηλώνει καί τήν προθυμία τοῦ ἀτόμου νά ξεκόψει ἀπό τό παλιό καί ἔτσι νά ἐνεργήσει ὡς γνήσια αὐτόνομο **ἄτομο. "Αλλωστε ὁ κομφορμισμός καί ὁ άτομικισμός δέν συνιστο**ῦν μονάχα στήν περίπτωση της μόδας τίς δύο συμπληρωματικές πλευρές ένος ψυχολογικού πλέγματος, πού μέσα στή μαζική δημοκρατία δημιουργεϊται καί εὐδοκιμεῖ κάτω ἀπό ἰδιαίτερα εὐνοϊκές συνθήκες.

Μέ άφετηρία τόν κόσμο τῆς κατανάλωσης, βλέπεται καί κρίνεται τώρα ὅλο καί περισσότερο ὁ κόσμος τῆς ἐργασίας. Αὐτό βέβαια σημαίνει ἀρχικά ὅτι χάρη στὴ δυνατότητα καί στὴν προσδοκία τῆς κατανάλωσης ἀνεβαίνει ἡ ἀπόδοση, ὅτι δηλαδή ὁ ἐργαζόμενος ὡς δυνητικός καταναλωτής ἀποδίδει περισσότερο. "Όμως μ' αὐτό συνδέεται καί μιά βαθύτερη ἀλλαγή, ἡ ὁποία ἀφορᾶ στὴν ίδια τὴν ἔννοια καί τὴν ἄσκηση τῆς ἐργασίας. 'Η ἐργασία δέν ἐπιτελεῖται οὕτε μέ πουριτανυκή εὐλάβεια ad majorem dei gloriam οὕτε γιά χάρη τῆς ἐργασίας ὡς αὐτοσκοποῦ, ἐπειδή δηλαδή ἡ ἐργασία ἀξιολογεῖται ὡς προάσκηση γιά τὴν ἀπόκτηση τῆς ἀρετῆς καί ὡς δύναμη αὐτοπειθάρχησης. Τώρα ἡ ἐργασία θεωρεῖται μᾶλλον πραγματιστικά, δηλαδή ὡς μέσο γιά τἡν ἀπόκτηση ὑλικῶν ἀγαθῶν, καί ἀντίστοιχα ἀπεκδύεται τό στοιχεῖο τῆς

247

ήθυτης σοβαρότητας γιά νά προσεγγίσει, στά πλαίσια τοῦ ἐκάστοτε δυνατού, τό παιγνίδι. Ένω μέ βάση τά άστικά κριτήρια έκτιμούσε χανείς τήν άτομμκή προσπάθεια καί τόν «χαρακτήρα», θεωρώντας ώς αύτονόητο κίνητρο τό προσωπικό συμφέρον καί ώς άξια άμοιβή τήν έπιτυχία καί τό γόητρο, τώρα συχνά έκτιμᾶται περισσότερο ὁ «ἐξηγημένος» συνεργάτης παρά ὁ φιλόδοξος ἀτομυαστής, περισσότερο τό συλλογικό πνεύμα καί τό «team-work» παρά ὁ μοναχικός έγωιστής. Ή πραγματιστική ἀντίληψη γιά τήν ἐργασία ἐκφράζεται συμβολικά στόν παραγκωνισμό τῆς ἀστικῆς ἔννοιας τοῦ ἐπαγγέλματος, μέσα στήν όποία συμπυκνωνόταν μιά όλωκληρη στάση ζωής, άπό τήν έννοια της άπασχόλησης (job), την όποία μπορεί νά μετέλθει κανείς χωρίς έσωτερωή συμμετοχή καί χωρίς άλλες ήθυκές ύποχρεώσεις. Ένα συνεπές βημα πρός τήν ίδια κατεύθυνση είναι ή (μερική) άντιστροφή της σχέσης ἀνάμεσα σε έργασία καί σε έλεύθερο χρόνο: ὁ έλεύθερος χρόνος δέν προσφέρει ἀπλῶς ἀνάπαυση γιά ἀριόμη παραγωγικότερη συνέχιση της έργασίας, παρά ή έργασία φαίνεται ώς μέσο πού παρέχει στό άτομο τή δυνατότητα νά διαμορφώσει τόν έλεύθερο χρόνο του πάνω σέ εὐρύτερη καταναλωτική βάση. Ἡ τοποθέτηση ἀπέναντι στήν έργασία χαθορίζεται άπό τό τί μπορεῖ νά χάμει χανείς στόν έλεύθερο χρόνο του ώς καταναλωτής ύλικων καί πνευματικών άγαθών ή αβιωμάτων». Μέ τήν εύρεία αύτήν έννοια ή κατανάλωση φαίνεται σπουδαιότερη άπό τήν έργασία. Η παιγνιώδης δραστηριότητα τοῦ καταναλωτή στόν έλεύθερο χρόνο τίθεται σέ άνώτερη μοίρα άπό την πειθαρχημένη δραστηριότητα τοῦ ἐργαζομένου. "Ομως ἔτσι ἐντείνεται ἡ άνάγιση γιά περισσότερη κατανάλωση ώς μέσο προσωπυτής πλήρωσης στόν διαθέσιμο έλεύθερο χρόνο, όπότε άπαιτεῖται καί περισσότερη έργασία γιά τήν άπόκτηση τοῦ μέσου αὐτοῦ. Ἐδῶ βρίσκεται ένα χαθημερινό δίλημμα πολλών άνθρώπων στή μαζική δημοκρατία.

Η ὑπέρβαση τῆς σπάνης τῶν ἀγαθῶν ἐκφράσθηκε κοινωνιολογωά στή σημαντική μείωση τοῦ ἀριθμοῦ τῶν ἄμεσων παραγωγῶν καί στήν ἀντίστοιχη διεύρυνση τοῦ τριτογενοῦς τομέα, δηλαδή τοῦ τομέα τῶν ὑπηρεσιῶν. Οἱ ὑπηρεσίες μέ κοινωνικό χαρακτήρα (ὑγεία, ἀνάπαυση, παιδεία, πρόνοια) ἐπεκτάθηκαν γρήγορα ἐξ αἰτίας καί τῆς ἀνάπτυξης τοῦ κοινωνικοῦ κράτους, κι ἔγιναν ἀπό τή φύση τους ὁ χῶρος ὅπου διαμορφώθηκε μιά ἀντίληψη τῆς ἐργασίας, ἡ ὁποία ἀπομακρύνθηκε σχετικά περισσότερο ἀπό τό κριτήριο τῆς τεχνικῆς ὀρθολογικότητας καί θέλησε νά ἀναγάγει τήν ἐργασία σέ μορφές τοῦ δημιουργικοῦ

αύτοσχεδιασμού ή τοῦ σοβαρού παιγνιδιού. Μπορούμε λοιπόν νά διακρίνουμε grosso modo δύο είδων φορείς ή ἐκπροσώπους ἀξιων μέσα στή μαζωτή δημοκρατία. "Οσοι άναπτύσσουν τή δραστηριότητά τους στή βιομηχανία καί στήν οἰκονομία γενικότερα τείνουν μᾶλλον πρός τήν ἀποδοχή καί τήν ὑπεράσπιση τῆς ἀρχῆς τῆς ἀπόδοσης καί τῆς τεχνικής όρθολογικότητας, ένω όσοι προσφέρουν ύπηρεσίες μέ κοινωνικό χαρουτήρα μάλλον έπηρεάζονται άμεσα ή έμμεσα άπό κάποιες ίδέες της πολιτισμυτής έπανάστασης της δεκαετίας του 1960 καί του 1970 τοῦτο βέβαια δέν σημαίνει δτι μερικοί ἀπό τούς πρώτους δέν διαπνέονται ἀπό παρόμοιες συμπάθειες στήν α ή β ένδοχή ή ὅτι κάποτε δέν προσπαθούν noientes volentes νά κάμιουν χαλαρότερες τίς έργασιωκές σχέσεις άκριβῶς ὑπ' αὐτό τό πνεῦμα. Ἡ αὕξηση τοῦ σχετικού βάρους τῶν κοινωνικῶν ὑπηρεσιῶν μέσα στήν οἰκονομία προκαλεί μιά μετατόπιση τοῦ ἐνδιαφέροντος ἀπό τό ποσοτικό στοιχείο, τό όποιο τώρα ταυτίζεται μέ τήν ανάπτυξη σέ μετρήσιμα μεγέθη, πρός τό ποιοτικό, τό όποῖο τώρα ὀνομάζεται ποιότητα ζωῆς. Επειδή οἱ παραγωγοί καί οἱ καταναλωτές τῆς οἰκονομίας τῶν ὑπηρεσιών δέν είναι ύποχρεωμένοι νά σκέπτονται μέ βάση τίς κατηγορίες της βιομηχανικής ανάπτυξης, μπορούν έδω νά κερδίσουν πολύ εύκολότερα έδαφος οι λεγόμενες «ἐναλλακτικές» ιδεολογίες, ἀπό τή ρομαντική ὑπεράσπιση τοῦ περιβάλλοντος ἴσαμε τήν άγροτική αὐτάρκη ζωή καί τήν περιθωριακή ϋπαρξη. Τό προβάδισμα τής ποιότητας ζωής συνδέεται μέ τήν ίδιαίτερη εύαισθησία ἀπέναντι σέ ζητήματα σχετικά με «τόν άνθρωπο» καί με τήν «έπικοινωνία». Σε άντίθεση πρός τίς βιομηγανικές δραστηριότητες, οί δραστηριότητες παροχής ύπηρεσιών, καθώς έχουν να κάμουν μέ διαπροσωπικές σχέσεις, άπαιτουν έντονη συμμετοχή του καταναλωτή, ὁ ὁποιος κατέχει ἀδιαμφισβήτητο δυαίωμα νά πεῖ τόν λόγο του σχετικά μέ τήν ποιότητα καί τή μεθόδευση τῆς παροχῆς ὑπηρεσιῶν. Μέ ἄλλα λόγια: τούτη ἡ είδική μορφή οἰκονομυκῆς δραστηριότητας προϋποθέτει συγνότατα μιά σύμπραξη όλων των ένδιαφερομένων (γιατροῦ καί άσθενοῦς, δασκάλου καί μαθητή, δικόμα καί πωλητή καί πελάτη) καί συνεπιφέρει μερική τουλάχιστον μετατόπιση της οἰκονομικής σχέσης στό ἐπίπεδο της προσωπυτής. `Η εὐαισθησία κι ή προθυμία γιά ἐπικοινωνία καί ἀρωγή, οἱ ὁποῖες ὑμνοῦνται ὡς ἡθικές ἀξίες καί συχνά ἀσκοῦνται καί πρακτικά σέ κάποιες περιθωριακές κουλτούρες προερχόμενες άπό τήν πολιτισμυτή ἐπανάσταση, βρίσκουν τώρα τήν ἄνθηση καί τήν οὐκονομυτή

τους χρήση στόν τομέα τῆς παροχῆς κοινωνικῶν ὑπηρεσιῶν. "Ετσι, ἡ κοινωνία τῆς παροχῆς ὑπηρεσιῶν ἀποκτᾶ φυσιογνωμία, ἡ ὁποία φαίνεται ἀκριβῶς ἀντίθετη ἀπό τἰς παλιότερες στερεότυπες ἀντιλήψεις γιά τἡ βιομηχανική κοινωνία ὡς κοινωνία τῆς ἀλυσιδωτῆς παραγωγῆς και τῆς ἀλλοτρίωσης. Ἡ κἐπικοινωνίαι» γίνεται ἐδῶ ὅχι ἀπλῶς ἔκφραση ἐκσυγχρονισμένου ἀνθρωπισμοῦ, ἀλλά ἐπί πλέον βασική ἀρχή τῆς ἐργασιακῆς ὀργάνωσης, ἡ ὁποία τώρα θεωρεϊται ὡς ζήτημα διαμόρφωσης τῶν ἐνδοϋποκειμενικῶν σχέσεων, ὁπότε τό οἰκονομικό ἀποτέλεσμα ἀποτελεῖ κατά κάποιον τρόπο τή συνισταμένη τῆς ἀνθρωπιστικῆς ρύθμισης τούτων τῶν σχέσεων.

Όπως εἴπαμε, ή ὑπέρβαση τῆς σπάνης τῶν ἀγαθῶν δημιούργησε τίς προϋποθέσεις γιά τή διάδοση τῶν ἡδονιστικῶν στάσεων πού ἐνθαρρύνουν τήν οἰκονομικά ἀναγκαία κατανάλωση. Μαζί μέ τήν ἀφθονία γεννήθηκε όμως και ή δυνατότητα να αύτονομηθοῦν ύλικά και ίδεατά άπεναντι στόν τεχνυκό-όρθολογικό κόσμο της έργασίας, ή καί στόν κόσμο τῆς ἐργασίας ἐν γένει, μικρότερες ἡ μεγαλύτερες ὁμάδες προπαγανδίζοντας ἀπόψεις, τῶν ὁποίων ἡ πραγμάτωση θά κατέστρεφε άκριβῶς τήν κοινωνία ἐκείνη πού ὅχι ἀπλῶς ἀνέχεται, ἀλλά καί ἀναγκαστυιά γεννα άπό τούς κόλπους της τέτοιες όμάδες. Έπειδή οί δμάδες αὐτές κινοϋνται πρό παντός στόν πολιτισμικό χῶρο, ἀναιαίπτει σέ μυφότερο ή μεγαλύτερο βαθμό μιά ένταση άνάμεσα στήν τεχνολογική βάση και σ' ένα τουλάχιστον μέρος τοῦ ίδεολογικοῦ έποικοδομήματος της μαζυτής δημοκρατίας, ο πλουραλισμός πού επικρατεί στόν τομέα της ίδεολογίας δέν μπορεί να μεταφρασθεί στή μονοσήμαντη γλώσσα τῆς τεχνολογυκῆς βάσης, παρά συχνά σπάζει τά καθαρά της περιγράμματα. 'Ωστόσο είναι σφάλμα νά θεωρούμε αὐτήν τήν πράγματι ύφιστάμενη άντίθεση ώς φαινόμενο πού άπό μόνο του θά μπορούσε να θέσει σε χίνδυνο τό μέλλον τῆς μαζικῆς δημοχρατίας. Όπως κάθε κοινωνικός σχηματισμός, έτσι καί ή μαζική δημοκρατία φέρει έντός της τίς δικές της χαροκτηριστικές άντιθέσεις ή άντιφάσεις, οι όποϊες άποτελοϋν συνάμα τούς δρους της υπαρξής της. Στήν περίπτωση αὐτήν ή τεχνολογική βάση ή ή οἰκονομία έν γένει δέν μπορεί νά λειτουργήσει, ἄν δέν ένισχύσουν τή μαζως κατανάλωση ήδονιστικές στάσεις, οἱ ὁποῖες ἀπό τή φύση τους συνεπάγονται τόν πλουραλισμό των άξιων ή και τήν ήθυσή άδιαφορία κι έναν συγχεχυμένο άνηθικισμό. Ή σχέση ἀνάμεσα στά δύο σκέλη τῆς παραπάνω ἀντίθεσης πρέπει λοιπόν κατά βάση νά θεωρηθεί συμπληρωματική άλλωστε ή ένταση

ύποχωρεϊ στόν βαθμό πού στάσεις άρχικά προερχόμενες άπό τήν πολιτισμική ἐπανάσταση θεσμοποιοῦνται σέ μετριασμένη μορφή ή γίνονται μέρος της χαθημερινής ζωής - καί έπίσης στόν βαθμό πού οί ίδιες οι έργασιακές σχέσεις κάτω ἀπ' τήν ἐπίδραση ὄσων παραγόντων προανοφέραμε μεταβάλλονται πρός τήν κατεύθυνση τής χαλάρωσης των παλιών ἱεραρχιών. Έδω ταιριάζει νά χρησιμοποιήσουμε όχι τήν είκονα ένος χάσματος πού συνεχῶς βαθαίνει, παρά μᾶλλον την είκονα ένός έισφεμούς πού κινείται τή μιά πρός τήν πλευρά τής τεχνυής ορθολογικότητας καί της ήθωα πειθαρχημένης απόδοσης καί την άλλη πρός τήν πλευρά τοῦ ἡδονισμοῦ, τοῦ σχετικισμοῦ τῶν άξιῶν καί τῆς άνεκτικότητας. Πάντως δέν πρέπει νά προσδοκούμε ένα μόνιμο καί άδιατάρουτο Ισοζύγιο. 'Η έγγενής δυαρχία της μαζυτής δημοκρατίας άπηχεῖται όχι μονάχα στήν έτερογένεια τῶν θεσμῶν ή στούς ἀμφίρροπους σκοπούς διαφόρων έπί μέρους θεσμῶν, άλλά καί στίς πολιτικές άντιλήψεις, όπως δείχνουν λ.χ. οἱ ἐπωφατοῦσες ἐκδοχές ἡ μεθερμηνεΐες τοῦ φιλελευθερισμοῦ. Ἡ μιά ἀπ' αὐτές προσανατολίζεται χυρίως στά κριτήρια τής τεχνικής δρθολογικότητας καί τής άπόδοσης, καί στρέφεται δσο μπορεί έναντίον τοῦ σχετικισμοῦ τῶν ἀξιῶν καί τῆς άνεκτικότητας πού δίνουν τόν τόνο στό πολιτισμικό έποικοδόμημα, πιστεύοντας ότι οὶ ἡδονιστικές στάσεις εὐνοοῦν τή δημιουργία ἐνός γιγαντιαίου κοινωνικοῦ κράτους, τό όποῖο στό τέλος άναγκαστικά θά παραλύσει τόν οίκονομικό φιλελευθερισμό. Η άλλη κατεύθυνση τοῦ φιλελευθερισμού ἀποκρούει ἐπίσης τόν γραφειοκρατικό κρατικό παρεμβατισμό, μ' αὐτό δμως δέν θέλει νά πλήξει ἄμεσα ή πρωταρχικά τό κοινωνικό κράτος, παρά μᾶλλον νά διασφαλίσει τήν έλεύθερη άνάπτυξη μυκρών διαφανών κοινοτήτων καί ἐπί μέρους τομέων, ὅπου τό **άτομο μπορεί νά όρίσει καί νά πραγματώσει τόν έαυτό του έδ**ῶ προφανώς ύπερτερούν οι άντιλήψεις και οι άξιες πού χαρακτηρίζουν τό πολιτισμικό ἐποικοδόμημα. Οὶ φιλελευθερισμοί αὐτοί ἀλληλοσυμπληρώνονται όργανικά μέσα στή μαζική δημοκρατία, μολονότι ό ένας καταπολεμά τόν άλλον. Γιατί ὁ πρώτος δέν μπορεϊ άπλώς νά επιστρέψει στόν αστικό όλιγαρχικό φιλελευθερισμό. ὁ αστός έχει πεθάνει ἀπό καιρό, και ὁ ἐπιχειρηματίας ή ὁ μάνατζερ πού πῆρε τή θέση του χρειάζεται έκτος άπό την τεχνυτή όρθολογυκότητα καί την ήθυτή της απόδοσης, όπως την έκπροσωπεί ὁ ίδιος, τουλάχιστον έξ ίσου καί τίς ήδονιστικές στάσεις, τίς όποῖες συχνά ἀποκρούει κατ' άρχήν, άλλά οί όποϊες σε λιγότερο ή περισσότερο έισμοδαϊσμένη μορφή εύνοοῦν τή

μαζική κατανάλωση, δηλαδή τήν πώληση τῶν ἴδιων του τῶν προϊόντων.

## 3. ΝΟΟΤΡΟΠΙΑ ΚΑΙ ΤΡΟΠΟΣ ΖΩΗΣ ΣΤΗ ΜΑΖΙΚΗ ΔΗΜΟΚΡΑΤΙΑ

'Η νοοτροπία και ὁ τρόπος ζωής μιᾶς κοινωνίας προφανῶς σχετίζονται στενά μέ τίς εκάστοτε χρατοῦσες ίδέες γιά τά δικαιώματα καί τίς ύποχρεώσεις τοῦ ἀτόμου, γιά τόν ρόλο του ὡς συνανθρώπου καθώς καί για τήν ύφή του ώς ανθρώπου. Γνωρίζουμε ότι ή μεθερμηνεία καί ή μετατροπή του φιλελευθερισμού ύπό τό πνεύμα της μαζικής δημοχρατίας συντελέσθηκαν πρωταρχυιά σέ συνάφεια μέ τή δραστική μετατόπιση τοῦ περιεχομένου τῆς ἔννοιας τοῦ ἀτομυασμοῦ. Ἡ νέα άντίληψη γιά τό ἄτομο, μέ τήν όποία συναρτώνται σέ ούσιώδη σημεία ή νοοτροπία και ὁ τρόπος ζωής τής μαζυής δημοκρατίας, στηριζόταν σέ μιά προγραμματική άντικατάσταση τῶν ἀξιῶν τῆς αὐτοπειθάρχησης άπό τίς άξίες τῆς αὐτοπραγμάτωσης, οἱ ὁποῖες άπό τήν πλευρά τους έχουν διπλή άναφορά ή διπλή σημασία. Στό ἐπίπεδο τῶν πολιτικών προγραμμάτων καί σκοποθεσιών τό σύνθημα της αύτοπραγμάτωσης τοῦ ἀτόμου συνδέθηκε μέ αἰτήματα, τά ὁποῖα σέ τελευταία άνάλυση ἀπέβλεπαν στήν ύλμες ἱσότητα καί ἐπί πλέον στόν ἐκδημοχρατισμό μέσω της συμμετοχής. Σέ συνάφεια μέ τόν στόχο της ύλυσης Ισότητας, ή αὐτοπραγμάτωση τοῦ ἀτόμου σήμαινε ὅτι τό κράτος ὅ-φειλε νά προνοήσει γιά τή δημιουργία τῶν γενικῶν ἐπείνων συνθηκῶν, οί όποϊες θά πρόσφεραν σέ κάθε άτομο «γνήσια», δηλαδή δχι άπλῶς τυπικά-νομικά, ἴσες εύκαιρίες νά άναπτύξει έλεύθερα τίς φυσικές του καταβολές και τά ἐνδιαφέροντά του. 'Από τήν ἄλλη μεριά, ή αύτοπραγμάτωση καί ὁ εκδημοκρατισμός φάνηναν νά συνδέονται στενά έπειδή μονάχα ἄτομα, πού έχουν αὐτοπραγματωθεῖ μέ τήν παραπάνω έννοια ή πού βρίσκονται τουλάχιστον στόν σωστό δρόμο πρός τήν αὐτοπραγμάτωση, ἔχουν τίς ἀπαιτούμενες ὑκανότητες γιά νά συμμετάσχουν ώς ἴσοι μεταξύ ἴσων στή διαμόρφωση τῶν κοινωνυκά σημαντικών αποφάσεων σε όλες τίς βαθμίδες όπου λαμβάνονται τέτοιες. ή συμμετοχή σέ δημοκρατικές διαδυιασίες είναι λοιπόν άναγκαϊος δρος καί συνάμα φυσυκή συνέπεια τῆς αὐτοπραγμάτωσης. 'Ως πολιτικό μέγεθος ή αὐτοπραγμάτωση ἱσοδυναμεῖ μέ τόν αὐτοπροσδιορισμό, δηλαδή με τήν εκανότητα τοῦ ἀτόμου νά ἐπιβάλλει μέσω τῆς συμμετοχῆς του σέ δημοκρατικές διαδυασίες ἀποφάσεων τήν ἀτομική αὐτοπραγμάτωση ὡς ἀπόλυτη κοινωνική προτεραιότητα, καί συνάμα νά ἐπεξεργάζεται τό νομικό πλαίσιο γιά τήν ὑλική διασφάλιση τούτης τῆς προτεραιότητας. ᾿Αντίστοιχα ἐρμηνεύονται τώρα καί τὰ «ἀνθρώπινα δικαιώματα», τὰ ὁποῖα, ἀντίθετα ἀπ᾽ ὁσα ἰσχυρίζεται ἡ δημοκρατική τελολογική ἀντίληψη τῆς ἱστορίας, δέν ἀποτελοῦν τελειωτικό πνευματικό καὶ ἡθικό ἐπίτευγμα ὕστερα ἀπό αἰῶνες καταπίεσης καί σκότους, παρά κατά βάση συνιστοῦν τόν τρόπο λειτουργίας καί ἐπιβίωσης τῆς μαζικῆς δημοκρατίας, μέ τήν ὁποία καί συνδέεται ἡ μοίρα τους. Τὰ «ἀνθρώπινα δικαιώματα» είναι δικαιώματα πού φαίνονται ἀπαραίτητα γιά τὴν αὐτοπραγμάτωση μέ τή δημοκρατική ἔννοια τοῦ ὅρου καί ἔχουν, ἀκριβῶς ὅπως καί ἡ αὐτοπραγμάτωση, ὅχι μόνο μιά πολιτική, ἀλλά καί μιά δεύτερη διάσταση, τὴν ὁποία ὑπαινιχθήκαμε προηγουμένως καί θά ἐξηγήσουμε τώρα.

Στό στενότερο έπίπεδο τοῦ ἀτόμου —έκείθεν ή έντεῦθεν τῶν πολιτικών προγραμμάτων— τό αϊτημα τῆς αὐτοπραγμάτωσης συχνά συνυφαίνεται μέ τίς ήδονιστικές έκείνες στάσεις πού ύποβαστάζουν ψυχολογικά τή μαζυτή κατανάλωση καί επομένως τήν ύπόσταση τῆς οικονομίας. Τούτη ή ήδονιστική αὐτοπραγμάτωση πρέπει βέβαια νά διουριθεϊ άπό τήν πολιτυκή δέν άντιτίθεται όπωσδήποτε θεωρητυά σε τούτην έδῶ, ὅμως ὡς πρακτική στάση συχνότατα πηγάζει ἀπό τήν παθητικότητα έκείνη, ή όποια άπορρέει άπό τή διαπίστωση τῆς άσημαντότητας τοῦ ἀτόμου ἐντός τῶν γιγαντιαίων δομῶν καί μηχανισμῶν της μαζυτης δημοκρατίας και της όποιας τό άντιστάθμισμα ζητεϊται στήν ένταση της προσωπικής ζωής καί των προσωπικών βιωμάτων - όπως και άντίστροφα: ή βεβαιότητα, πώς ή ζωή στή μαζυτή δημοκρατία μπορεί να προσφέρει μια πληθώρα τέτοιων άντισταθμισμάτων, ένισχύει τήν τάση γιά μιάν υπαρξη στό περιθώριο της μεγάλης καί τῆς μυκρῆς πολιτυκῆς. 'Αναμφίβολα ὑπάρχει πρωταρχυκή καί οὐσιώδης σχέση άνάμεσα στίς διαθέσιμες καταναλωτικές δυνατότητες καί στήν ἐπικρατούσα ἐκδοχή τοῦ ἰδεώδους τῆς αὐτοπραγμάτωσης. Γιατί αὐτές οἱ δυνατότητες πρόσφεραν γιά πρώτη φορά τό συγκεκριμένο ἐρέθισμα καί τήν άπτή βάση γιά τήν προγραμματική σύνδεση αὐτοπραγμάτωσης καί ήδονισμοῦ, ἐνῶ σέ δλους τούς προγενέστερους κοινωνικούς σχηματισμούς ή αὐτοπραγμάτωση ὁριζόταν κατά κύριο λόγο ώς αὐτοϋπέρβαση, δηλαδή ώς ἐπιβολή τοῦ ἀληθινοῦ ή αὐθεντικοῦ έγω πάνω στά κατώτερα ψυχόρμητα, τώρα δίπος ή απτορπέρβαση πέ

τήν παραδεδομένη ήθική έννοια έμφανίζεται κατά κανόνα ώς τό άκριβώς αντίθετο τής γνήσιας αὐτοπραγμάτωσης. 'Από τήν ἄλλη πλευρά, δέν πρέπει να παραβλέπεται ότι κάτω άπό τήν ἐπιρροή βιοτικών ίδεωδών καί ρευμάτων, τά όποῖα ἐμπνέονται ἀπό τήν πολιτισμική έπανάσταση καί έκπροσωπούνται κυρίως άπό δμάδες (π.χ. νέους καί διανοουμένους) μέ μυφότερη ικανότητα ή ἐπιθυμία κατανάλωσης, ὁ ηδονισμός παίρνει συχνότατα μορφές έν μέρει άμεσα άντιτιθέμενες στόν χυδαϊο καταναλωτικό ύλισμό. Έτσι έκτιμώνται περισσότερο άπό τά ύλυκά άγαθά τά πνευματυκά, ώστόσο καί πάλι παραμερίζεται ή παραδοσιωτή άσκητική άντιδιαστολή του πνευματικού στοιχείου πρός τό αἰσθητό ή ύλυκό: στήν περίπτωση αύτήν είναι δυνατόν νά συμπίπτουν τα πνευματικά άγαθα με τήν διανοποίηση τῶν αἰσθήσεων, ήτοι τά πρώτα σχετίζονται μέ τόν έρωτα, τίς άθλοπαιδιές, τή φιλική συντροφιά, τή σχόλη ή τόν στοχασμό — πάντοτε στήν ύπηρεσία τῆς έπικοινωνίας καί τῆς σύτοπραγμάτωσης. Βέβαια, μονάχα μιά κοινωνία πού παράγει καί καταναλώνει κατά μάζες ύλυκά άγαθά μπορεί νά δημιουργήσει τούς έλεύθερους χώρους, οί όποῖοι είναι άπαραίτητοι γιά τήν όμαδική άναζήτηση καί καλλιέργεια τέτοιων πνευματικών άγαθῶν. Αὐτό ἐξηγεῖ γιατί τοῦτα τά τελευταῖα, παρά τόν τρόπο πού χατανοούν τόν έσωτό τους οι έκπρόσωποι τους, μπορούν να ύπαχθούν μαζί με τίς πεζές κατοναλωτικές άνάγκες τῶν πλείστων μελῶν τῆς χοινωνίας κάτω άπό έναν καί μόνο κοινό παρονομαστή, έκεῖνον τοῦ ήδονισμοῦ. Καί στίς δύο περιπτώσεις έχουμε νά κάμουμε μέ στάσεις, οί όποῖες διαμορφώνονται κάτω ἀπό τίς ἴδιες κοινωνικές συνθήκες καί έχουν μεταξύ τους σχέση συμπληρωματυκή, ἄν καί όχι πάντοτε άρμονυκή.

Κοντολογής, τό χαρακτηρολογικό πρότυπο, τό όποιο δίνει τόν τόνο στή μαζική δημοκρατία, μολονότι δέν κυριαρχεί σ' δλη τή γραμμή, αποτελεί σέ κεντρικά σημεία άντιστροφή του πουριτανικού ή του βικτωριανού ἀστικού ήθους καί έθους. Στό προσκήνιο δέν βρίσκεται ή αὐτοπειθαρχία μέ σκοπό τήν ἐπίτευξη ἐσωτερικών καί ἐξωτερικών στόχων ούτε κι ή ὑποταγή τῆς καθημερινής δραστηριότητας σέ μακροπρόθεσμες ἐπιδιώξεις, παρά μάλλον ἡ κατάφαση τῆς βραχυπρόθεσμης ἀπόλαυσης, τοῦ στιγμαίου καί τοῦ αὐθόρμητου καθώς καί ἡ ἀπόρριψη τοῦ ἐξωτερικοῦ ἐλέγχου, τῆς πειθάρχησης καί τῆς ἐξουσίας. Κάνοντας αὐτήν τήν ἀντιπαράθεση, βέβαια, μάλλον σκιαγραφοῦμε δύο ἀνθρώπινους τύπους

πού ὑπάρχουν πράγματι σέ ἀμιγή μορφή. Τά πάντοτε Ισχυρά κατάλοιπα τής άστυσης ήθυσης καθώς καί οἱ ἀνυπέρβλητες ἀναγκαιότητες της κοινωνυσής συμβίωσης έν γένει θέτουν στήν απορρόφηση τοῦ άτόμου μέσα στό στιγμιαΐο, στό αύθόρμητο καί στό άπολαυστικό δρια, τά όποῖα παραμένουν στενά γιά πάρα πολλούς ἀνθρώπους τότε ή τελετουργία της αὐτοπραγμάτωσης ἐπιτελεῖται εἴτε σέ τομεῖς μᾶλλον άβλαβεϊς είτε μέσα στή φαντασία (καί στίς δύο αύτές περιπτώσεις είναι εύχολο νά μαντέψουμε τά ψυχολογικά συμπαρομαρτούντα τῆς τέτοιας συμπεριφοράς). "Ομως μολονότι στήν πραγματικότητα συναντοθμε ώς έπί τό πλεϊστον μικτούς τύπους καί μικτές μορφές, πάντως είναι προφανείς ή μετάθεση τοῦ τόνου καί ή δραστική άτμοσφαιρυκή άλλαγή, πρό παντός στίς τελευταΐες δεκαετίες. Μπορούμε νά τίς παραστήσουμε άνάγλυρα μέ τή βοήθεια ένός παραδείγματος, τό όποῖο έχει βέβαια τυπική άξία: έννοοῦμε τή βαθμιαία άντικατάσταση τῆς είλωρίνειας άπό τήν αύθεντικότητα ώς ύπέρτατη άξία στήν κλίμωνα των άρετων. 'Η είλυκρίνεια ήταν άμμγής άστυκή άρετή, δηλαδή άναφερόταν τόσο στήν ήθυσή της άγορας καί στήν άρχή pacta sunt servanda δσο καί στήν προσωπική σφαίρα χάρη στήν είλυκρίνειά του τό **ἄτομο ήτων ήθυκό πρόσωπο καί ἐπί πλέον είχε πάγια ἀτομικότητα ἡ** αχαρακτήρα», ο όποιος ήθελε συνεχώς νά δοκιμασθεί και νά εύδοκιμήσει. Στό έξης όμως ή είλυκρίνεια ύπ' αύτήν τήν έννοια δέν θεωρείται πιά ἐπαρκής ἰδιότητα μιᾶς ἀτομικότητας πού ἀξίζει αὐτό τό ὅνομα. Χρειάζεται νά προστεθεί και ή αύθεντικότητα, δηλαδή ή Ικανότητα τοῦ ἀτόμου νά ζεῖ σύμφωνα μέ τίς μύχιες παρωθήσεις, καταβολές ή ύπαρξιουές του άνάγκες καί νά μιλά καί νά ένεργεϊ χωρίς νά ένδιαφέρεται γιά συμβάσεις καί συνήθειες τό άντίθετο αὐτῆς τῆς ὑπαρξιακῆς γνησιότητας καί καθαρότητας ονομάζεται άλλοτρίωση ή έτερονομία. "Ομως ή ἀκόρεστη, καθώς φαίνεται, άνθρώπινη δίψα γιά άναγνώριση, ή όποια σε όλες τις έποχές και κάτω άπ' όλες τις κοινωνικές συνθήκες μέ εκάστοτε διαφορετικά μέσα ώθει τούς άνθρώπους νά στυλιζάρουν συνειδητά ή άσυνείδητα τήν έσωτερμή χι έξωτερμή τους συμπεριφορά, δέν ἀφήνει ούτε καί το αύθεντικό έγω νά έμφανισθεῖ αύθεντικά. Ετσι ή αθεντικότητα τίς πιό πολλές φορές ἀποτελεῖ ἀπλώς τήν καινούργια μάσκα πού φοριέται σ' ένα παμπάλαιο θεατρικό έργο -μιά μάσκα πού σέ άντίθεση μέ την άστυς δέν είναι δημιούργημα της παιδείας καί της ἄσκησης, παρά το μεταβαλλόμενο προϊόν ἀστάθμητων αὐτοσχεδιασμῶν. "Όπως καί νά 'χει, ἡ προσπάθεια νά συμπερι-

φερθεϊ ὁ χαθένας αὐθεντικά ή νά δειχθεῖ αὐθεντικός γεννᾶ συγκρούσεις ανάμεσα στά διάφορα είδη αύθεντικότητας καί καταλήγει σ' ένα είδος ναρκισσισμού, ο όποιος τυραννά τούς άλλους ή φαινομενικά θέλει νά τούς άπωθήσει, όμως χρειάζεται συνεχώς ένα κοινό καί, όταν δέν βρίσκει πιά ἄλλον τρόπο γιά νά τό κερδίσει, πασχίζει νά τό ἐπιτύχει μέ έπιδεικτικούς αὐτοοικτιρμούς. Ο αὐτοοικτιρμός εἶναι, παράλληλα μέ τόν ναρχισσισμό, συνηθισμένο ψυχολογικό φαινόμενο στή μαζική δημοκρατία τῶν αὐθεντικῶν ἀνθρώπων. Ἐκφράζεται σέ καθημερινούς τρόπους συμπεριφοράς καθώς και σέ αὐτοβιογραφικά κείμενα, στά όποῖα ὁ κόσμος χρησιμεύει ἀπλώς ὡς καθρέφτης τοῦ ἀτόμου, καί τρέφεται θεωρητικά άπό τή διαδεδομένη άντίληψη τής χυδαίας κοινωνιολογίας ότι τό άτομο καθορίζεται άπό τίς κοινωνικές συνθήκες καί δέν είναι (έντελῶς) ὑπεύθυνο γιά τίς πράξεις και τίς παραλείψεις του. Βέβαια ὑπάρχει καί ἔνας ναρκισσισμός λίγο ή πολύ ξένος καί έχθρικός πρός τόν αύτοουστιρμό, πρόκειται για τήν εκλεπτυσμένη έκείνη μορφή ήδονισμού, ή όποία χρειάζεται τήν περιχαράκωση άπέναντι στούς άλλους ώς άποκορύφωση των άπολούσεών της. Σέ εύθρουστες φύσεις τέτοιες προσπάθειες περιχαράκωσης εύκολα όλισθαίνουν πρός τόν αύτισμό, δπότε ή σύτοπραγμάτωση μπορεί νά καταλήξει στήν δυρα δμφαλοσκοπία ή στόν παιδισμό.

Η ηδονιστική απόρριψη της αυτουπέρβασης στό δνομα της αυτοπραγμάτωσης συνεπάγεται μιά καινούργια άντίληψη τοῦ Έγώ. "Όταν έκλείψει ή άρετή μέ τήν έννοια της αυτουπέρβασης, τότε καταρρέει χαί ή παραδοσιανά άνώτατη βαθμίδα δυαιοδοσίας του Λόγου, ὁ ὁποίος δφειλε νά χαλιναγωγεί τά «ζωυκό» έκείνα στρώματα της ύπαρξης πού στό φῶς τῶν ἡδονιστικῶν προτεραιοτήτων βλέπονται μέ συμπάθεια και κατανόηση, γιατί θεωρούνται ώς φορείς ή πρόξενοι ήδονής. Τό Έγω δέν χωρίζεται πιά κατ' άρχην σέ άνωτερες καί κατώτερες σφαϊρες, άλλά καλεϊται νά ξεπεράσει τά δεινά τῶν παλαιῶν διχασμών καί να γευθεῖ ώς ζωντανή ἐνότητα όλα του τά ψυχόρμητα, δλα του τά αίσθήματα καί όλες του τίς δυνάμεις στήν άλληλενέργειά τους. Μιά σημαντική συνέπεια τούτης τῆς ἀντίληψης είναι ἡ ἀποκοπή άπό τήν άστυκή ἔννοια τῆς προσωπικότητας, ἡ ὁποία εἶχε τόσο μιάν άντωειμενυκή-κοινωνική όσο καί μιάν άντυσιμενική-ήθυκή έποψη, δηλαδή τόνιζε ἀφ' ένός τή σύνδεση τοῦ ἀτόμου μέ τό κοινωνικό σύνολο μέσω τοῦ ἐπαγγέλματος, τῆς οἰκογένειας, τῆς κοινωνυτῆς τάξης κτλ., καί ἀφ' ετέρου τόν «χαρακτήρα» του. Τώρα ή προσωπικότητα δέν

μετριέται ούτε μέ τέτοιους άντυκειμενικούς παράγοντες ούτε μέ τίς έξωτερικές της πράξεις, παρά έπικρατεῖ ή ψυχολογική θεώρηση καί κατά πρώτο λόγο ἐνδιαφέρουν τά ὑποκειμενικά κίνητρα καί οἱ προθέσεις. Ἡ ήθυςή ἀποτίμηση ὑποιώπτει ἀναγναιστυιά στήν ψυχολογία, δταν σκοπός τοῦ ἀτόμου ἀνακηρύσσεται ἡ αὐτοπραγμάτωση. Γιατί ἡ ήθυσή άποτίμηση προϋπέθετε τήν έλλογη οὐσία τῆς προσωπικότητας, ένω ή αὐτοπραγμάτωση ἐπιστρατεύει ὁλόκληρη τήν πουαλομορφία της ψυχης, μέσα στην όποια βυθίζεται και χάνεται η ούσία έκεινη. Τό Έγω γίνεται έτσι πιό πολύπλευρο καί συνάμα σκορπίζεται εύκολότερα, ἐφ΄ ὄσον μάλιστα κινεῖται μέσα σ΄ ἔναν παρδαλό κόσμο, ὁ ὁποῖος άδιάκοπα έπιδρα πάνω του μ' ένα πλήθος διαφορετικών έντυπώσεων καί έρεθισμάτων. "Όπως ο σύγχρονος καταναλωτής τείνει όλο καί περισσότερο νά προτιμα τήν άμεση, έστω καί παροδυκή ἀπόλουση ἀπό τήν κατοχή διαρκών άγαθών, έτσι καί τό Έγώ μέ τίς έμπειρίες του δέν γίνεται άντιληπτό ως όργανωμένο "Όλο μέ πάγια περιγράμματα καί άμεσα όρατή ιεραρχυκή διάρθρωση, παρά μᾶλλον ώς άλυσιδα ισότιμων βιωμάτων, τά όποῖα συναρτώνται μεταξύ τους μᾶλλον συνειρμυκά παρά λογυκά. "Αντίστοιχα, ή ζωή παρουσιάζεται ώς ἄπειρο πληθος καταναλώσιμων προσώπων ή πραγμάτων, δπου κανείς τριγυρίζει καί διαλέγει πότε τό ένα καί πότε τό άλλο, έχοντας τήν πρόσθετη δυνατότητα να άλλάζει κατά περίπτωση τίς άνάγκες και τίς ἐπιθυμίες του. Τά δρια τοῦ Ἐγώ παραμένουν ρευστά καί διαπερατά, οἱ μελλοντικές προοπτικές τῶν ἀνθρώπινων σχέσεων ἀφήνονται ἐπίσης άνοιχτές, γιατί μονάχα έτσι είναι δυνατά συνεχώς καινούργια «βιώματα», ένῶ οἱ σταθερές προτιμήσεις καί ἀποφάσεις σ° αὐτά τά ζητήματα δυσχεραίνουν τήν έναλλαγή και τίς ἐπιθυμητές ἀνώδυνες μεταβάσεις. Τό καθαρό άποτέλεσμα δλων αὐτῶν μπορεῖ νά εἶναι ἡ ἀναλγησία, ἡ ύποκρισία ή ή καιροσκοπία, μολονότι δέν ύπάρχουν βάσιμοι λόγοι γιά νά δεχθούμε ότι στίς συνθήνες της μαζυής δημοκρατίας οι άνθρωποι είναι πιό ἀνάλγητοι, ὑποκριτές ή καιροσκόποι ἀπ' ὅ,τι σέ ἄλλους τόπους καί χρόνους. Έν πάση περιπτώσει μπορούμε νά διαπιστώσουμε ότι ή συνηθισμένη είκόνα τοῦ Έγω άλλαξε μέ τήν παραπάνω έννοια καί ότι τώρα καταδικάζονται ή χλευάζονται έμπειρίες καί βιώματα πού συνδέονταν μέ μιάν άλλη ίδεατή είκονα τοῦ Ἐγώ. "Ετσι βρίσκει όλο καί λιγότερη προσοχή καί ἀναγνώριση τό τόσο θαυμαζόμενο στήν άστυςή έποχή μεγάλο πάθος, δηλαδή ή προθυμία νά δώσει κανείς τά πάντα καί νά θυσιάσει τά πάντα γιά μιάν ὑπόθεση ή γιά ένα

πρόσωπο. Πράγματι, τό πάθος ἀποτελεῖ ἀκριβῶς τό ἀντίθετο τῆς διάχυσης τοῦ προσώπου (θά μποροῦσε μάλιστα νά ὁρισθεῖ ὡς ἡ ἀπόλυτη συγκέντρωση τοῦ Ἐγώ σ' ἔναν καί μόνο σκοπό) καί ἐπί πλέον τή σφοδρότερη διαμαρτυρία ἐνάντια στήν ἐξασθένιση ιῶν ἡθικῶν ἀρχῶν (ἐφ' ὅσον δέν φούντωνε πάντα ὡς τυφλή ἐπιθυμία, ἀλλά γεννιόταν εἴτε μέσα στήν προσπάθεια ὑπεράσπισης ἡθικῶν ἀρχῶν εἴτε ὡς ἐσωτερική σύγκρουση ἐξ αἰτίας τῆς παραβίασής της). Στή θέση τοῦ πάθους μπαίνουν τώρα τό «αἴσθημα», ἡ «κατανόηση» καί μικρές παροδικές συγκινήσεις, οἱ ὁποῖες μποροῦν νά κατανεμηθοῦν καί νά άξιοποιηθοῦν μέ ἐλαστικότητα μέσα στήν καθημερινότητα τῆς μαζικῆς δημοκρατίας.

'Ως σχηματική σύνοψη θά εύσταθοῦσε έδῶ ὁ ἰσχυρισμός ὅτι ἡ εἰκόνα τοῦ Ἐγώ μέσα στή μαζική δημοκρατία ἀντιστοιχεῖ μᾶλλον στή διαδυασία της κατανάλωσης παρά στη διαδυαισία της συσσώρευσης. Τό άστυιό Έγώ, τό όποιο βρισκόταν κάτω ἀπό τήν ἐπιταγή τῆς παιδείας (μέ τήν εὐρεία ἔννοια τῆς διαμόρφωσης ένός πολυμεροῦς καί συνάμα ἰσορροπημένου χαρωκτήρα), βρισκότων eo ipso καί ὑπό τήν έπιταγή της συσσώρευσης: παιδεία ήταν δυριβώς συσσώρευση πνευματικών άγαθών πάνω στή βάση μιᾶς πάγιας ίδιοκτησίας, ήτοι ένός σταθερού πνευματικού πυρήνα, καί άπαιτούσε — όπως καί ή συσσώρευση ύλικῶν άγαθῶν— χρόνο καί μόχθο καθώς καί την ένταξη τῶν έπί μέρους σκοπών καί προσπαθειών σ' ένα μεγάλο σχέδιο ζωής. Απεναντίας, μέσα στήν αὐτοπραγμάτωση τό Έγώ καταναλώνεται καθώς καταναλώνει τό ίδιο πρόσωπα καί άγαθά χωρίς νά συνάπτει μαζί τους μιά σχέση, ή όποία θά μπορούσε νά θεωρηθεί ώς ό μοναδικός καί ές ἀεί πρωστυκά δεσμευτικός σκοπός ζωής, ή αύτοκατανάλωση τοῦ Έγω έπιτελεϊται με άλλα λόγια καθώς αύτό ενδιατρίβει σε διαφορετυά πράγματα, στά ὁποῖα ποτέ δέν ἀφιερώνεται ἐντελῶς, ἀλλά τά βλέπει και τά άσκει ώς hobby. Τό Έγω ώθειται σ' αὐτό άπό την άνάγκη νά ταυτισθεί όσο τό δυνατόν γρηγορότερα μέ όσο γίνεται περισσότερα πράγματα, χωρίς να ένδιαφέρεται για τό βάθος αὐτῆς τῆς ταύτισης. Ἡ ὑπαρκτή ποικιλία τῶν δυνατῶν ταυτίσεων ἀποτελεῖ οὐσιαστικό λόγο της ψυχικής χινητικότητας καί άστάθειας μέσα στή μαζυκή δημοκρατία. Τά άποτελέσματά της γίνονται ίδιαιτέρως πρόδηλα στό πεδίο τῶν προσωπικών σχέσεων, ὅπου τό ἄτομο συνεχῶς βρίσκεται μπροστά σέ πολλά πρότυπα ταύτισης ή πρόσωπα, τά ὁποῖα ἐπιδίδυνται σε διαφορετικές άπασχολήσεις καί έχουν διαφορετικά χαρα-

κτηρολογικά γνωρίσματα. Τά σχετικά λίγα καί άπλά πρότυπα ταύτισης της ἀστικής ἐποχής (ἀπό τόν ἱερέα καί τόν δάσκαλο ἴσαμε τόν έπιχειρηματία, τόν καλλιτέχνη ή τόν πολιτικό, πού όλοι τους ήσαν φορείς τῶν ίδιων θεμελιωδῶν ἀρετῶν, μολονότι τό ἐπάγγελμά τους τούς άνάγχαζε να άναμίξουν καί να έφαρμόσουν διαφορετικά τίς άρετές. τοῦτες) διαλύονται κάτω ἀπό την ἐντύπωση καί την πίεση τῶν χίλιων μορφών, οἱ ὁποῖες διαδέχονται καθημερινά ἡ μία τήν ἄλλη πάνω στή σκηνή της μαζικής δημοκρατίας. Τούτες οί μορφές μπορούν βέβαια νά άναχθοῦν σέ μερικούς βασικούς τύπους, άλλά ή βασική διαφορά πρός τήν προγενέστερη κατάσταση είναι ότι τώρα ὁ μεγάλος κοινός παρονομαστής είναι ή ἐπιτυχία (καί σέ ὅ,τι ἀφορᾶ τήν αὐτοπραγμάτωση), καί ότι έτσι μπορεί νά φανούν άξιομίμητοι έντελώς διαφορετικοί χαραντήρες, πράγμα πού κάνει βέβαια περίπλοιη τήν ψυχυτή διαδυασία τής ταύτισης. Τραγουδιστές, ποδοσφαιριστές, χειρούργοι, τραπεζίτες, έπιλέγονται ώς πρότυπα ταύτισης ταυτόχρονα καί έξ ίσου μέ σκληρούς και ένεργητικούς ή εύθραυστους και μαζεμένους, πλούσιους και κομψούς ή περιθωριωνούς άλλά άσυνήθιστους κι άλλιώτυκους «τύπους». Ἐμφανίζεται έτσι τό παράδοξο ότι ή άτομυαστική θεμελιώδης στάση τῶν ἀνθρώπων μέσα στή μαζική δημοχρατία γεννᾶ τήν αὐτάρεσική έντύπωση ότι καί ή ταύτιση μέ τό ἐκάστοτε προτιμώμενο πρόσωπο άποτελεῖ μιά πράξη μέσα στό πλαίσιο τῆς ἀναζήτησης τῆς πρωτοτυπίας καί της άτομμης αὐτοπραγμάτωσης. Ατομμαστική αὐτοπεποίθηση καί ξμπροκτη μαζικοποίηση, προσωπική ένταση καί διάλυση τοῦ Έγώ μέσα στήν δμάδα συμπορεύονται άρμονυας ὅπως φαίνεται λ.χ. στό μαζικοδημοκρατικό φαινόμενο τῆς λατρείας τῶν διαφόρων αστάρ». "Ωστε ο μαζικοδημοκρατικός άτομμασμός διόλου δέν ἀποκλείει την ἐσωτερική ἐξάρτηση τοῦ ἀτόμου ἀπό μιάν ὁμάδα ή τή συμμόρφωσή του μέ μιάν όμαδυςή συμπεριφορά. Τό ἄτομο ἀσχολεῖται βέβαια συνεχῶς μέ τον ἐαυτό του καί ἀποτιμᾶ τίς σχέσεις του μέ τούς άλλους άπό τή σκοπιά της αὐτοπραγμάτωσής του, συνάμα δμως έντείνεται ή άνάγκη του γιά αὐτοεπιβεβαίωση, ή ὁποία μπορεί νά υανοποιηθεί μονάχα μέ την άναγνώριση στό πλαίσιο της εκάστοτε ένδιαφέρουσας όμάδας. Γι' σύτό και στήν καθημερινή ζωή τής μαζυής δημοκρατίας μεγαλώνει συνεχώς ή σημασία των «ψυχολογικών προβλημάτων» καθώς καί των μεθόδων γιά τήν άντιμετώπισή τους.

Σέ φαινόμενα όπως ή λατρεία τῶν «στάρ» ἀποκαλύπτονται όχι μόνον οἱ ἀμφιρρέπειες τῶν μηχανισμῶν τῆς ταύτισης μέσα στή μαζική

δημοκρατία, άλλά ἐπίσης ἡ ἔκταση καί οἱ ἄμεσες συνέπειες τῆς κατάργησης τοῦ χωρισμοῦ ἀνάμεσα σέ ίδιωτυκή καί δημόσια σφαίρα. 'Ο «στάρ» της τέχνης, τοῦ ἀθλητισμοῦ ή της πολιτικής ζεῖ διαρχώς κάτω άπό τά έν μέρει περίεργα, έν μέρει ζηλόφθονα καί έν μέρει έκθαμβα μάτια της μαζικοδημοκρατικής δημοσιότητας, ή ίδιωτική του ζωή άποτελεῖ ζήτημα γενικοῦ ἐνδιαφέροντος καί ὑλικό συζητήσεων πού προσφέρεται ἄφθονα ἀπό τά μέσα μαζυτής ἐνημέρωσης. γνωρίζοντας τήν έντονη ζήτηση γιά τέτοιου είδους πληροφορίες, οί «στάρ» δημοσιεύουν κι αὐτοί όλο καί πιό φιλόπονα τά ἡμερολόγια καί τά ἀπομνημονεύματά τους. Δέν είναι δύσκολο νά καταλάβουμε γιατί αὐτά τά προϊόντα τῆς ἐλαφρῆς φιλολογίας, σέ ἀρμονυκή συνεργασία μέ τά είκονογραφημένα περιοδικά καί τόν σκανδαλοθηρικό τύπο, ενδυναμώνουν μέ τόν λίγο ή πολύ χυδαῖο τρόπο τους ἐξισωτυκά αἰσθήματα καί άπό την άποψη αὐτήν προωθοῦν τόν ἐκδημοκρατισμό: στην ίδιωτική σφαίρα όλοι έμφανίζονται σέ γενικές γραμμές ίσοι, έχουν τά ίδια πάθη, τίς ίδιες ἐπιθυμίες ή ἀδυναμίες, βιώνουν τήν εὐτυχία καί τή δυστυχία μέ τόν ίδιο τρόπο, κοντολογής, όλοι είναι έξ ίσου «ἄνθρωποι». Τό ιδιωτικό στοιχείο δρά λοιπόν ένοποιητικά και έξισωτικά, ένω τό δημόσιο συνδέεται μέ τίς διαβαθμίσεις τῶν ἀξιωμάτων, τοῦ γοήτρου ή τοῦ πλούτου, οἱ ὁποῖες συνήθως ἔρχοντοιι σέ ἀντίθεση μέ τό κοινό έξισωτικό αἴσθημα. Ή στροφή πρός τήν ίδιωτική σφαίρα συναρτάται βέβαια καί μέ το ίδεωδες της αυτοπραγμάτωσης, ύλυτή προϋπόθεση τοῦ όποίου είναι τό κοινωνικό κράτος, έφ' δσον αὐτό ἀπαλλάσσει τό άτομο άπό διάφορες μέριμνες καί τοῦ δίνει τή δυνατότητα ν' άσχοληθεί μέ τόν έσυτό του καί μέ άλλους ώς πρόσωπα ίδιωτυκά. Τό άστικό αίτημα της δημοσιότητας μετατρέπεται τώρα στό δημοκρατικό αϊτημα της διαφάνειας, τό νόημα της όποιας άπό πολλαπλές άπόψεις έγχειται άχριβῶς στήν άρση τοῦ χωρισμοῦ άνάμεσα σέ δημόσια και ίδιωτική σφαίρα. "Ομως ή άρση αὐτή δέν συντελεῖται άπλῶς μέ τή νύτη τοῦ ίδιωτικοῦ πάνω στό δημόσιο (μέ τήν άστική έννοια τῶν δρων), παρά μᾶλλον μέ τή συγχώνευση τῶν δύο σφαιρῶν, ἔτσι ὥστε οί δημόσιες ύποθέσεις χρίνονται όλο καί περισσότερο άπό τή σκοπιά των ίδιωτυκών ένδιαφερόντων τούτων ή έκείνων των άτόμων, ένω τό ίδιωτικό στοιχείο όλο και περισσότερο έρχεται στή δημοσιότητα χωρίς τίς ἀστικές ἀναστολές, καί μάλιστα ἐπιδευανύεται ἐσκεμμένα. Αὐτό γίνεται ίδιαίτερα αἰσθητό στήν ἀποκοπή ἀπό τούς ἀστικούς τρόπους καί τήν ἀστική συμπεριφορά, ἀπό τήν όλο καί μεγαλύτερη εὐκολία, μέ

τήν όποία ξένοι μεταξύ τους μιλοῦν στόν ενικό, ἴσαμε τίς ερωτικές διαχύσεις καταμεσής τοῦ δρόμου. Αὐτή ἡ συχνά επιδεικτική ἀπόρριψη τῶν «συμβάσεων» πάει νά ὑποδηλώσει ὅτι τό ἄτομο βρίσκεται καθ' ὁδόν πρός τἡν αὐτοπραγμάτωση καί ἔχει ξεπεράσει μέ πρόσχαρο

αύθορμητισμό τίς άρετές της αύτοϋπέρβασης.

'Η έξισωτυκή θεμελιώδης στάση, ή όποία συμβάλλει κατ' αὐτόν τόν τρόπο στήν ἄρση τοῦ χωρισμοῦ ἀνάμεσα σε ίδιωτική καί δημόσια σφαίρα, συμπυχνώνεται χαί σέ μιάν άλλη χατάσταση πραγμάτων, ίσως δοιόμα σημαντικότερη γιά τή νοοτροπία καί τόν τρόπο ζωής τής μαζωής δημοκρατίας. Ή έναλλαξιμότητα τῶν ἀτόμων καί τῶν ρόλων, ή όποία καθιστά δυνατή καί ύποβαστάζει τήν κοινωνική ἰσότητα, φαίνεται τώρα να φτάνει σε σημεῖο ὅπου μπορεῖ νά καταργήσει διαφορές θεωρούμενες ϊσαμε τώρα ώς δεδομένες από τή φύση. Αὐτό άφορᾶ πρώτα-πρώτα στή σχέση μεταξύ τῶν δύο φύλων. Εἴπαμε ήδη ὅτι ἡ Ισότητά τους μπορούσε να πάρει άπτή και μετρήσιμη μορφή μονάχα πάνω στή βάση της άρχης της ἀπόδοσης, δηλαδή ένός μεγέθους μετατρέψιμου σέ ποσότητα. Στό ίδεατό ἐπίπεδο τούτη ἡ ἰσότητα βασίζεται στήν άναγωγή της έννοιας τοῦ άνδρα καί της έννοιας της γυναίκας σέ έννοιες, οἱ ὁποῖες δέν μποροῦν καί δέν ἐπιτρέπεται πιά νά κατανοηθοῦν βιολογικά, παρά μόνο κοινωνικά καί πολιτικά. 'Ακόμα κι όταν ο άνδρας καί ή γυναίκα άνάγονται στήν ύπερκείμενη κατηγορία κάνθρωπος», καί πάλι έννοεῖται ὁ ἄνθρωπος ὡς φορέας συγκεκριμένων δυαιωμάτων, ήτοι ο άνθρωπος ώς πολίτης καί ώς μέλος μιας πολιτικής κοινότητας. Ή συνεπής Ισότητα άνδρα καί γυναίκας προϋποθέτει άπό τήν ἄποψη αὐτήν τήν κατάτμηση τής κοινωνίας σέ ἄτομα. Αὐτό τό ἀποδευανύει ἡ παράλληλη πορεία τῆς ἰσότητας τῶν φύλων καί της διάλυσης της (παλαιάς) οὐκογένειας, ή όποία βέβαια δέν μπορεί νά είναι τυχαία. Ή συνάφεια αὐτή κάνει μέ τή σειρά της κατανοητό γιατί ή γενετήσια σχέση στή βάση τῆς ἰσότητας τῶν φύλων δέν ὑπηρετεί πρωταρχικά τήν άναπαραγωγή τοῦ είδους, άλλά τήν αύτοπραγμάτωση (πρβλ. κεφ. ΙV, 4). Μέ δεδομένη τήν άτομμαστική πρόθεση της αὐτοπραγμάτωσης, δέν είναι λοιπόν παράδοξο ότι στό πλαίσιο μιᾶς κοινωνίας κατατμημένης σέ ἄτομα ή γενετήσια σχέση γίνεται πρότυπο παράδειγμα της έναλλαξιμότητας τῶν ἀτόμων καί τῶν ρόλων, καί ή πραγματική δυνατότητα της έναλλαγης έπιφέρει άναγκαστικά μιά κατάσταση, όπου έκλείπει ή έξουσία της μιᾶς πλευρᾶς καί στή θέση της μπαίνει ή «συντροφικότητα». Ἡ άλλαγή αὐτή άνταποχρίνεται, όπως άλλωστε καί τό ίδεῶδες τῆς αὐτοπραγμάτωσης ἐν γένει, στή μετάβαση ἀπό τό πρότυπο τῆς συσσώρευσης στό πρότυπο τῆς κατανάλωσης: ἡ γενετήσια ἐκανοποίηση δέν κατανοεῖται ὡς εὐτυχές τέρμα μιᾶς προσπάθειας πού ἔχει ὁρισμένους κοινωνικούς ὅρους καί όρισμένες κοινωνικές συνέπειες, παρά ώς σύντομη καί εύκολοαπόκτητη μορφή ήδονης, τήν όποία μπορεί να άπολαύσει κανείς άνεξάρτητα ἀπό ἄλλους, μωκροπρόθεσμους παράγοντες. Αὐτά δλα δέν σημαίνουν βέβαια ότι ή μαζικοδημοκρατική καθημερινή πρακτική σ' αὐτό τό ζήτημα βρίσκεται πάντοτε στό ύψος της ἰσότητας καί της συντροφικότητας ή ότι ἀπό τή μιά στιγμή στήν ἄλλη παραμερίσθηκαν οί βιολογικοί παράγοντες καί τά «κατάλοιπα» της παραδοσιακής συμπεριφοράς. Κάθε άλλο. Αὐτό ἰσχύει όχι μόνο γιά τούς ἀδιόρθωτους «φαλλοχράτες», άλλά χαί γιά γυναϊκες πού θέλουν νά θεωροῦνται «χειραφετημένες». Ή πρώτη χειραφετημένη γυναύκα ήταν, έκτός ἀπό τήν bohémienne, ή femme fatale, ή ὁποία ήξερε νά χρησιμοποιεῖ τά κλασσυιά γυναικεῖα ὅπλα ἐνάντια «στόν ἄνδρα», κι ἐπομένως χρειαζόταν «τόν ἄνδρα» ώς συναγωνιστή καί έταῖρο. "Ομως ή μοντέρνα χειραφετημένη γυναίκα θέτει ώς οκοπό της νά γκρεμίσει αὐτήν ἀκριβῶς τήν είκονα τοῦ ἄνδρα, καί γιά νά τό πετύχει συχνότατα δέν διστάζει νά έπιστρατεύσει, έκτός ἀπό τά ὅπλα τῆς χειραφέτησης, καί τά δοκιμασμένα θηλυκά δπλα, άποκτώντας έτσι ένα διπλό πλεονέκτημα. Ή femme fatale έξαφανίζεται, δμως τό όπλοστάσιό της περνάει σέ χέρια πού δέν ξέρουν νά τό χειρισθοῦν μέ τήν ίδια φινέτσα. Τήν εταίρα τῆς άστυτης έποχης τη διαδέχεται έτσι το πορνίδιο της μαζυιοδημοκρατυτής.

Αναγκαία συνέπεια της ἐπιδιωκόμενης μείωσης ή καί ἐξάλειψης τῶν διαφορῶν ἀνάμεσα στά δύο φύλα καί της συναφοῦς ἀναβίωσης μυστυκιστικῶν ἀντιλήψεων γιά τόν ἀνδρογυνισμό εἶναι ἡ νέα ἀποτίμηση της ὁμοφυλοφιλίας καί ἡ αὕξουσα προθυμία γιά ὁμοφυλόφιλα βιώματα. Στόν βαθμό πού ἐκλείπουν οἱ διαφορές μεταξύ τῶν δύο φύλων, δέν χρειάζεται νά ἀναζητοῦνται πιά χαρακτηριστικά γυναικεῖες ἡ χαρακτηριστικά ἀνδρικές ἐρωτικές ἰδιότητες, τό ἐρωτικό στοιχεῖο γίνεται ἔτσι πιό διάχυτο καί πιό ρηχό, ὅμως ἀκριβῶς μέσα στήν ἀσάφειά του αὐτή χάνει τήν ἀποκλειστική του σύνδεση μέ τό ἔνα ἡ τό ἄλλο φύλο καί ὑπό ὁρισμένες συνθήκες μπορεῖ νά βρεθεῖ καί νά βιωθεῖ καί στά δύο. Ἡ νέα ἀποτίμηση τῆς ὁμοφυλοφιλίας προκύπτει βέβαια καί ἀπό τόν μαζικοδημοκρατικό πλουραλισμό τῶν ἀξιῶν, γιά τόν ὁποῖο

θά μιλήσουμε ἀμέσως, ἄλλωστε ἡ ἀποδοχή τοῦ πλουραλισμοῦ ἡ ἡ έσωτερίκευση της πλουραλιστικής άρχης ώθει την έρωτικά όρθόδοξη πλειοψηφία να αντιμετωπίζει όλο καί ανεκτικότερα τούς όμοφυλόφιλους. 'Από τή σκοπιά της πλουραλιστυσής άρχης, οι όμοφυλόφιλοι ἀποτελοῦν ἀπλῶς μιάν ἀπό τίς μειονότητες ἐκεῖνες, πού στό σύνολό τους συνιστούν τούς ύλικούς φορείς τοῦ πλουραλισμοῦ τῶν ἀξιῶν χωρίς μειονότητες πού ζοῦν σύμφωνα μέ διαφορετικές άξίες δέν νοεῖται πλουραλισμός των άξιων, κι αύτό έξηγει τήν άδυναμία καί τή μέριμνα της μοντέρνας μαζικής δημοκρατίας γιά κάθε λογής μειονότητες. 'Ως («παιταπιεζόμενες») μειονότητες θεωρούνται μερικές φορές καί όσοι συνήθως όνομάζονται ψυχοπαθείς καί έγκληματίες. Τούτοι, όπως καί οἱ όμοφυλόφιλοι, φαίνεται νά ἔχουν ξεκόψει ριζοσπαστικότερα παρά κάθε ἄλλος ἀπό τόν ἀστικό τρόπο σκέψης καί ζωής, ή συμπάθεια πρός αύτούς έχει λοιπόν νά κάμει μέ τήν κατάρρευση τῆς άστυτής άντίληψης γιά τόν κατευθυντήριο ρόλο τοῦ Λόγου καί τῆς συναφούς ήθωσης και άνθρωπολογωσής τοποθέτησης. Στήν ίδια προοπτυκή μπορούν να έξηγηθούν και δρισμένες έξελίξεις στή θεωρία καί στήν πράξη της άγωγης μέσα στή μαζική δημοκρατία. Η κατάργηση τοῦ ἀστικοῦ μορφωτικοῦ κανόνα συμβαδίζει έδῶ μέ τόν ἀγώνα έναντίον τοῦ αὐταρχισμοῦ καθώς καί μέ τήν ἐπιδίωξη νά ἀναπτυχθεῖ δ αύθορμητισμός καί ή δημιουργικότητα ώς προϋποθέσεις τής αύτοπραγμάτωσης. Τό αἴτημα κατάργησης τοῦ αὐταρχισμοῦ στόν εἰδυό αὐτόν τομέα πηγάζει δμως καί ἀπό ἔνα ἄλλο γεγονός, τό ὁποῖο εἶναι γαρακτηριστικό για τήν κοινωνική ζωή στή μαζική δημοκρατία καί καινοφανές από Ιστορική αποψη. Έννοοῦμε την κατ' αρχήν κοινωνική έσοπέδωση τῶν ἡλυμῶν, ἡ ὁποία, ἀφιβῶς ὅπως καί ἡ ἐπιδιωκόμενη εξάλειψη τῶν διαφορῶν ἀνάμεσα στά φύλα, πηγάζει ἀναγκαστικά ἀπό τήν ἐξέγερση τοῦ ἐξισωτισμοῦ ἐνάντια στούς βιολογικούς παράγοντες. Στήν περίπτωση αὐτήν ὑπάρχει ὅμως κι ἔνοις ἰδιαίτερος κοινωνικός λόγος πού τήν ἰσότητα τῶν ἡλυαῶν τή μετατρέπει τελικά σέ ὑπεροχή τῆς νεότητας. Σέ ὅλους τούς προγενέστερους κοινωνικούς σχηματισμούς, ή σχεδόν ἀπόλυτη ή πάντως σχετυκή σταθερότητα τῶν ἐργασιακών μεθόδων καί τοῦ καταμερισμοῦ τῆς ἐργασίας εἶχε ὡς συνέπεια δτι ή μακρά πείρα άποτελούσε πλεονέκτημα πρώτης γραμμής, τό δποϊο άξιοποιούσε κανείς πρό παντός όταν μυούσε νέους στίς παραδεδομένες τεχνικές της έργασίας. Το πλεονέκτημα τούτο οί πρεσβύτεροι τό χάνουν στόν βαθμό πού ή έξέλιξη στόν τομέα της κοινωνυής

έργασίας γίνεται τόσο γρήγορη, ώστε μονάχα όσοι μπαίνουν τελευταϊοι σ' αὐτόν μποροῦν νά προσαρμοσθοῦν στήν πιό πρόσφατη κατάσταση τῶν πραγμάτων. Πάνω σ' αὐτήν τή βάση ἀνθεῖ ἡ μαζικοδημοκρατική λατρεία τῆς νεότητας καί τῆς νεανικότητας, μέ τήν ὁποία οἱ πρεσβύτεροι ἐπιδιώκουν κατά τό δυνατόν νά συμπορευθοῦν, πασχίτοντας, μέ διαφορετική ἐπιτυχία ἐκάστοτε, νά παραμείνουν όσο γίνεται περισσότερο «fit», νά παρακολουθοῦν όσο μποροῦν τίς ἐξελίξεις στή μόδα κτλ. καί νά ἐπιδεικνύουν καλοπροαίρετη κατανόηση γιά τά νέα ήθη. Μέ τή δραστική ἀλλαγή στήν κοινωνική θέση τῆς νεολαίας ἀνατιμῶνται σημαντικά ἡ καί μπαίνουν στό ἐπίκεντρο τῆς κοινωνικής ζωῆς ἀσχολίες πού ἀπό τἡ φύση τους είναι ὑπόθεση τῶν νέων ἀνθρώπων, ὅπως τὰ ἀθλήματα καί τό παιγνίδι, ἐνῶ ἀντίστροφα ἡ ἀρρώστια καί ὁ θάνατος παραγκωνίζονται καί, ὅταν ἐπισυμβοῦν, τὰ ἀντιπαρέρτεται και ὁ θάνατος παραγκωνίζονται καί, ὅταν ἐπισυμβοῦν, τὰ ἀντιπαρέρτεται και ὁ θάνατος παραγκωνίζονται καί, ὅταν ἐπισυμβοῦν, τὰ ἀντιπαρέρτεται και ὁ θάνατος παραγκωνίζονται καί, ὅταν ἐπισυμβοῦν, τὰ ἀντιπαρέρτεται και ὁ θάνατος παραγκωνίζονται καί, ὅταν ἐπισυμβοῦν, τὰ ἀντιπαρέρτεται και ὁ θάνατος παραγκωνίζονται καί, ὅταν ἐπισυμβοῦν, τὰ ἀντιπαρέρτεται και ὁ διανατος παραγκωνίζονται καί, ὅταν ἐπισυμβοῦν, τὰ ἀντιπαρέρ

χεται κανείς μέ διοκριτικότητα ή σιωπή.
"Οπως είπαμε, ή έπινοάτηση τοῦ ίδεωδ

"Όπως είπαμε, ή έπυφάτηση τοῦ ίδεώδους τῆς αὐτοπραγμάτωσης συνεπέφερε άναγκαστικά τήν κατάρρευση τής άστικής άνθρωπολογίας τοῦ Λόγου. 'Ο Λόγος ἐκπροσωποῦσε καί στήριζε τήν ήθυσή τῆς αὐτοϋπέρβασης, η όποια παρέμεινε άπρόσβλητη και στό άστικό πλαίσιο, μολονότι τό ἀστικό συνθετικό-έναρμονιστικό έγχείρημα ήρθε σέ άντίθεση μέ τόν χριστιανικό άσκητισμό καί τήν αὐστηρά δυαρχική άνθρωπολογία. Έργο τοῦ Λόγου ἦταν ἐν μέρει νά χρησιμοποιεῖ τό ἔνα ψυχόρμητο έναντίον τοῦ ἄλλου, ώσπου νά ἐπέλθει ἡ ἐπιθυμητή Ισορροπία, καί ἐν μέρει νά τά χαλινοιγωγεῖ ἥ νά τά καταπνίγει, ἄν δέν γινόταν άλλιῶς. "Όμως αὐτό μποροῦσε νά τό κάμει μονάχα ἐπικαλούμενος μιά πάγια καί σαφή κλίμωνα άξιῶν, πράγμα πού σημαίνει e contrario ότι ή κατάρρευση τής άνθρωπολογίας τοῦ Λόγου καί ὁ πλουραλισμός τῶν ἀξιῶν ἡ ἡ ἡθυκή ἀνεκτυκότητα ἀναγκαστικά συμβαδίζουν. Βέβαια, αὐτά δλα είναι συμπτωματικές ἐνδείξεις στό ἐπίπεδο των ίδεων, των όποιων οι αιτίες βρίσκονται βαθύτερα. Γιά νά τό διατυπώσουμε αυόμα μιά φορά κατά τρόπο σχηματικό: ή ήθυσή τῆς αύτουπέρβασης ή του Λόγου άνταποιρινόταν στό οἰκονομικό πρότυπο της συσσώρευσης, ένω ο πλουραλισμός των άξιων και ή ήθυςή άνεκτικότητα άνταποκρίνονται στό οὐκονομικό πρότυπο τῆς κατανάλωσης. "Όπως ή σαφήνεια καί ή παγιότητα τῶν άξιῶν ἐπιτάσσει καί χαθιστά δυνατή τήν αὐτοϋπέρβαση, ἔτσι ὁ πλουραλισμός τῶν άξιῶν καί ή συναφής αἴσθηση τῆς σχετικότητάς τους ένθαρρύνουν ή καί γεννοῦν τίς ήδονιστικές έκεῖνες στάσεις, τίς ὁποῖες χρειάζεται ἀπολύτως

μιά οὐκονομία ἐξαρτημένη ἀπό τή μαζική κατανάλωση. "Όμως ὁ πλουραλισμός των άξιων δέν ένισχύει άπλως, έμμεσα τουλάχιστον, τήν κατανάλωση ύλυκῶν ἀγαθῶν. Πέρα ἀπ' αὐτό, οἱ ἀξίες, ὄντας πολλές και διάφορες, γίνονται κι οἱ ἴδιες καταναλωτικά άγαθά, τά όποϊα καταναλώνονται λίγο-πολύ γρήγορα καί άντυαθίστανται άπό άλλα στήν εύνοια τῶν καταναλωτῶν. Αὐτό ἐξηγεῖ γιατί ἀκόμα καί δσοι μέσα στή μαζική δημοκρατία καταναλώνουν μέ περισσότερη εὐχαρίστηση πνευματικά παρά ύλικά άγαθά δέν είναι σέ θέση νά καταλύσουν τόν ἐσώτερο νόμο αὐτοῦ τοῦ χοινωνικοῦ σχηματισμοῦ. Γιατί άνάμεσα στήν κατανάλωση τοῦ πνευματικοῦ ἀγαθοῦ ή στήν υἰοθέτηση μιᾶς οποιασδήποτε ἀξίας καί στήν πρακτική συμπεριφορά τοῦ ἀντίστοιχου άτόμου κατά κανόνα δέν ύπάρχει κοινωνικά δεσμευτική σχέση, δηλαδή ή κοινωνία δέν ἀπαιτεῖ ἀπό τό ἄτομο νά ζεῖ σέ αὐστηρή συμφωνία μέ τίς προσφιλείς του άξίες, παρά άπλῶς νά τηρεί όρισμένους κανόνες τοῦ παιγνιδιοῦ, ἀνεξάρτητα ἀπό τό πόσο παίρνει στά σοβαρά τίς άξίες του στήν ίδιωτυςή του ζωή. Η άπουσία κοινωνυής δεσμευτικότητας στίς πλεϊστες περιπτώσεις έπιφέρει μιά χαλάρωση τής προθυμίας για αύστηρή έφαρμογή τής δεσμευτικότητας στήν ίδιωτική σφαίρα. "Ωστε οἱ ἀξίες ἀπλῶς καταναλώνονται, μέ τήν ἔννοια ὅτι δέν καθοδηγούν όπωσδήποτε τή συμπεριφορά του άτόμου σέ κάθε περίπτωση μπορεϊ κάποιος νά δμολογεϊ πίστη στή μαγεία ή στά πνεύματα, χωρίς νά είναι ὑποχρεωμένος νά ζήσει διαφορετικά ἀπό δ,τι ζοῦν ὅσοι ἐνστερνίζονται ἄλλες πίστεις καί ἀξίες. Ἐπί πλέον, ἐξ αἰτίας της προϊούσας κατάτμησης της κοινωνίας σέ ἄτομα, έκλείπει ή σύνδεση τῶν ἰδεῶν καί τῶν ἀξιῶν μέ μεγάλους συλλογικούς φορεῖς, οἰ όποιοι θα έμφανίζονταν ώς έκπρόσωποι και έκτελεστές τους και θα έξαρτούσαν όλοκληρωτικά άπ' αὐτές τήν ταυτότητα καί τή δραστηριότητά τους. Τά μαζικά ὑποκείμενα, τά ὁποῖα προγενέστερα συνιστοῦσαν τέτοιους φορείς (π.χ., ή ἀστυκή τάξη ή τό προλεταριάτο), διαλύθηκαν στό μεταξύ καί στή θέση τους προβάλλουν τώρα μυφότερες όμάδες ή ἄτομα, πού λανσάρουν συνεχώς καινούργια προϊόντα στήν άγορά τῶν ίδεῶν καί τῶν ἀξιῶν.

Όταν στήν κοινωνία ἐπυφατεῖ ὁ πλουραλισμός τῶν ἀξιῶν, τό κράτος ἀναγκαστικά συμπεριφέρεται μέ ἀξιολογική οὐδετερότητα. 'Ακριβέστερα: τό κράτος πρέπει νά θεωρήσει τόν πλουραλισμό τῶν ἀξιῶν ὡς ἀξία καὶ νά τόν ὑπερασπίσει ἀντίστοιχα πρέπει νά ὑπερασπίσει τά ἀνθρώπινα δικαιώματα καὶ παρόμοιες ἀξιολογικές ἀντιλήψεις. "Ομως

οί άξιολογικές άντιλήψεις έν γένει λειτουργούν έδω ώς τυπικό πλαίσιο, τό όποιο ώς περιεχόμενό του έχει ό,τι προκύπτει εκάστοτε άπό τήν ἀπόφαση τοῦ ἀτόμου -- μέ ἄλλα λόγια: τό μοναδικό περιεχόμενο των άξιων πού θέτει ύπό την προστασία του τό κράτος της μαζυής δημοχρατίας είναι ότι ὁ προσδιορισμός τοῦ περιεχομένου τῶν ἀξιῶν όφείλει να έπαφίεται στήν κρίση τοῦ ἀτόμου ἐντός τῶν ὁρίων τῆς ύφιστάμενης νομιμότητας. Τό κράτος τῆς μαζικῆς δημοκρατίας δέν μπορεί έπομένως νά νομιμοποιήσει τίς συγκεκριμένες άποφάσεις του από την αποψη τοῦ περιεχομένου τους, δηλαδή ἐπικαλούμενο άμεσα δρισμένες άξίες. Μιά τέτοια ἐπύιληση ἐμφανίζεται βέβαια συχνά μέσα στόν πολιτικό καί ίδεολογικό άγώνα τῶν ἀνταγωνιστικῶν ἐλίτ, ὅμως δέν νομιμοποιεί αὐτή τίς ἀποφάσεις τῆς ἐλίτ ἐκείνης, ἡ ὁποία κατέχει τήν κυβερνητική έξουσία, παρά τίς νομιμοποιεί ή τήρηση μιᾶς έκ τῶν προτέρων καθορισμένης τυπυζής διαδυασίας. Η νομιμοποίηση μέσω διαδικασίας αποτελεῖ τή μόνη πρακτικά έφαρμόσιμη λύση τοῦ προβλήματος της νομιμοποίησης μέσα σέ μιά χοινωνία, η όποία όμολογεί πίστη στόν πλουραλισμό τῶν ἀξιῶν καί ἐπομένως δέν ἐπιτρέπει τόν καθορισμό τοῦ περιεχομένου τῶν ἀξιῶν ἀπό μέρους τοῦ κράτους. Τό πρόβλημα τῆς ἀλήθειας δέν τίθεται πιά ἀπό τήν ἄποψη τοῦ περιεχομένου, και μάλιστα δέν τίθεται καθόλου, ή άλήθεια γίνεται όλο καί περισσότερο σύμβαση καί δρίζεται ώς προϊόν μιᾶς συναίνεσης, σκοπός της όποίας είναι νά ρυθμίσει είρηνυιά την κοινωνική συμβίωση. Στήν ύπεράσπιση τῆς τυπικῆς νομιμότητας ύποχρεώθηκε νά περιορισθεῖ καί τό άπολυταρχικό χράτος κατά τήν προσπάθειά του νά τερματίσει τούς θρησκευτικούς πολέμους. 'Αλλά έκτός τοῦ ὅτι στήν περίπτωση αὐτήν ή διαδυαισία προσδιορισμού της νομιμότητας ήταν πολύ διαφορετική, ή πρόταξη τοῦ τύπου ἀπέναντι στό περιεχόμενο είχε ώς σκοπό της νά περιστείλει τίς ἐπιβλαβεῖς συνέπειες τοῦ πλουραλισμοῦ, ἐνῷ σήμερα ή ίδια πρόταξη θέλει νά διασφαλίσει καί μάλιστα νά προαγάγει τόν πλουραλισμό — έναν πλουραλισμό, άλλωστε, πού έκτείνεται σ' δλόκληρο τό φάσμα τῶν ἰδεῶν καί δέν ἀφορᾶ μόνο τή θρησκευτική έλευθερία.

Έπωριτές τῆς μαζωής δημοκρατίας, οἱ ὁποῖοι ἔχουν κατά νοῦ ἀστικά ἡ καὶ προαστικά πρότυπα καὶ μέτρα, συχνά ἰσχυρίζονται ὅτι ὁ πλουραλισμός τῶν ἀξιῶν ἡ ἡ ἔλλειψη σαφοῦς ἰδεολογικοῦ-ἡθικοῦ προσανατολισμοῦ θά ἐπιφέρει μαυκροπρόθεσμα τήν κατάρρευση τῆς μαζωής δημοκρατίας, ἐπειδή τάγα κατακερματίζει τήν κοινωνική δρα-

στηριότητα καί γεννά διαρκώς νέες συγκρούσεις. Στόν Ισχυρισμό αὐτόν μπορεί ν' άντιπαρατηρηθεί ότι ή μαζική δημοκρατία μπορεί βέβαια νά διαλυθεί γιά άλλους λόγους, δμως δέν θά καταστραφεί άναγκαστικά έξ αἰτίας τοῦ πλουραλισμοῦ τῶν ἀξιῶν. Γιατί τοῦτος ἐδῶ δέν είναι άλλότριο καί άπλῶς παρουωλυτικό παραπροϊόν τῆς λειτουργίας της, τό όποιο όπωσδήποτε θά στραφεί έναντίον τῶν ίδιων του τῶν γενετικῶν ὄρων γιά νά τούς ὑπονομεύσει, παρά ἀποτελεῖ ἀναγιαίο συνοδευτικό φαινόμενο καί μάλιστα βασική ίδεατή προϋπόθεση τῆς λειτουργίας αὐτῆς. Τό γεγονός, ὅτι ἡ μαζική δημοκρατία ἐπιτρέπει ή καί χαιρετίζει μιά ποικιλία άξιῶν, θεωρήσεων καί κινήτρων στό ἐπίπεδο τῶν ἀτόμων, δέν σημαίνει eo ipso ὅτι κινεῖται ταυτόχρονα πρός διαφορετικές κατευθύνσεις κι ότι θά διασπασθεῖ μέσα στήν κίνησή της αὐτήν. 'Αντίθετα: ἡ ὕπαρξη τῆς ποικιλίας καί τῆς ἐλευθερίας τῶν ἐπιλογῶν στό ἐπίπεδο τῶν ἀτόμων ὀφείλεται στό ὅτι ἡ μαζυςή δημοχρατία λειτουργεϊ κατά τρόπο πού έπιτρέπει κάτι τέτοιο. Μολονότι ή ποικιλία κι ή έλευθερία κάποτε τραβοῦν μακριά καί προκαλοῦν βραχυκυκλώματα, ώστόσο ἀπό τήν ἄλλη πλευρά στάθηκε όλο καί περισσότερο δυνατό νά ένοφθαλμισθοῦν μέσα στήν χαθημερινότητα τής μαζικοδημοκρατικής ζωής άντιλήψεις καί συμπεριφορές πού prima vista στρέφονται έναντίον της ή δυνατότητα αύτή θά ύφίσταται βέβαια μονάχα γιά δσο διάστημα θά κρατιούνται άνέπαφα τά οἰκονομικά καί κοινωνικά θεμέλια της μαζικής δημοκρατίας. Έπίσης δέν είναι καθόλου σίγουρο ότι τήν κοινωνική δραστηριότητα τῶν άνθρώπων θά τήν παραλύσει ένα αϊσθημα κενοῦ καί ἀπουσίας νοήματος, τό ὁποῖο, ὅπως λέγεται, έξαπλώνεται έξ αἰτίας τοῦ πλουραλισμοῦ τῶν ἀξιῶν. Ἡ έλλειψη μεταφυσικά θεμελιωμένου νοήματος μπορεί βέβαια νά προκαλέσει δυσφορία - ίδιαίτερα σέ διανοουμένους πού θέλουν νά αύτοπαρουσιάζονται ώς νοηματοδότες..., διμως δέν ὑπάρχουν σοβαρές ἐνδείξεις ότι αύτη ή δυσφορία έχει άγκαλιάσει κι έπηρεάσει προκτικά πλατειές μάζες ή ότι είναι πιό ἀφόρητη ἀπό τή δυσφορία πού οί άνθρωποι άλλων χοινωνιών καί πολιτισμών άπέδωσαν σέ άλλες αίτίες ή ένιωσαν μέσα σέ άλλες συνθήριες. Απεναντίας, ή έλλειψη μεταφυσυκοῦ νοήματος μπορεί να άπελευθερώσει ή να ένισχύσει δυνάμεις εύνοϊκές γιά τή λειτουργία της μαζικής δημοκρατίας, όπως λ.χ. ol ήδονιστικές στάσεις και ή έναλλαξιμότητα τῶν προσώπων και τῶν ρόλων άλλωστε ἀφιβώς ή πίστη στό έδραῖο νόημα νομιμοποιοῦσε προγενέστερα, στήν εκάστοτε σκόπιμη εξειδίκευση καί ερμηνεία της,

εδραῖες ἰεραρχικές σχέσεις. Τέλος, ἡ ἔλλειψη αὐτή μπορεῖ νά ἀντισταθμισθεῖ μέ προσπάθειες γιά καθαρά ἐγκόσμιες λύσεις προβλημάτων, τροσπάθειες πού πολλοί ἄνθρωποι τίς ἀντιλαμβάνονται ὡς μεστές κοήματος καί άξίας. Έν πάση περιπτώσει, ἡ ἔλλειψη μεταφυσικοῦ κοήματος δέν στάθηκε ἐμπόδιο σέ ἐκδηλώσεις δακρύβρεκτου ἀνθρω-

τισμού μέσα στή μαζυτή δημοκρατία.

'Ο πλουραλισμός τῶν ἀξιῶν συνιστᾶ μιάν ἰδιαίτερη περίπτωση τῆς γενικής κατάστασης πραγμάτων, στήν όποία πολλά έναλλάξιμα καί πονεπώς κατ' άρχην ἰσότιμα στοιχεῖα συνυπάρχουν καί μποροῦν νά πυνδυασθούν μεταξύ τους μέ διαφορετικούς τρόπους. Πράγματι, ή κοστροπία και ο τρόπος ζωής στή μαζυτή δημοκρατία έμφανίζουν τά δια βασυκά δομυκά γνωρίσματα πού χαρακτηρίζουν και τό άναλυτυκόπυνδυαστυκό σχήμα σκέψης. 'Η ένότητα της έπίπεδης έπυράνειας, πάκω στήν δποία βρίσκονται τά στοιχεῖα τοῦτα, προιώπτει ἀπό τόν παραμερισμό των άστικων όρίων καί διαχωρισμών άνάμεσα σέ δημόσιο καί ίδιωτικό, ήθικό καί άνήθικο, εύπρεπές καί άπρεπές, άπαγορευμένο καί ἐπιτρεπόμενο, Λόγο καί ψυχόρμητα, ἄνθρωπο καί ζῶο, ἀρσενικό και θηλυκό, τέχνη και καθημερινότητα, ίερό και θύραθεν, αιώνιο καί έγχρονο. Ή ρευστοποίηση, διάλυση ή κατάτμηση τῶν ἄλλοτε έδραίων καί αύτοτελών, ἄν καί στό πλαίσιο τῆς ἀστυκῆς σύνθεσης οργανικά συνδεόμενων μεγεθών γέννησε άπειρες δυνατότητες συνδυασμών, και ή άξιοποίησή τους έγινε ὁ αὐτονόητος τρόπος σκέψης καί ζωής στή μαζική δημοκρατία. Τώρα τά πάντα μπορούν και έπιτρέπεται να συνδυασθούν με τα πάντα, στή μόδα, στήν παιδεία, στήν πνευματυκή παραγωγή ή στά δρια της προσωπυτής ζωής. Ή προέλευση καί τό παρελθόν τῶν στοιχείων πού πρόκειται νά συνδυασθοῦν παρουσιάζονται άδιάφορα, ενδιαφέρει μονάχα ή μορφή, με τήν όποία άναδύονται μέσα στόν δρίζοντα τοῦ παρόντος, καί ή έντύπωση, τήν δποία προκαλούν μέσα στόν ύπό συγκρότηση συνδυασμό. Δεδομένης της δυνατότητας συνδυασμού τῶν πάντων μέ τά πάντα ξεθωριάζουν οί γαροοιτηριστικοί ποιοτικοί προσδιορισμοί, πού σέ πρώτη γραμμή είναι γενετικής ύφης. 'Η γένεση μέ τήν αύστηρά Ιστορική έννοια μετρά 🕰 Ισου λίγο δσο καί ή οἰκογενεισκή προέλευση τῶν ἀτόμων, δταν διανέμονται οι διαθέσιμοι ρόλοι μέ βάση τήν άρχή τῆς ἀπόδοσης. 'Ο χρόνος έξοβελίζεται έτσι κατά μέγιστο μέρος, καί καθοριστική είναι ή χωρυκή παράσταση τῆς ἐπίπεδης ἐπιφάνειας, πάνω στήν ὁποία λαμβάνουν χώρα οἱ συνδυασμοί. Ἡ ἀποκοπή τῆς μαζυκοδημοκρατυτῆς

νοοτροπίας ἀπό τή διάσταση τοῦ χρόνου κι ἀπό τήν ἱστορία δέν ἀντικατοπτρίζει λοιπόν ἀπλῶς τή βαθειά τομή, ἡ ὁποία χωρίζει τή μαζική δημοκρατία ὡς ἱστορικό ποντιπ ἀπό τήν προγενέστερη ἱστορία. Προέκυψε ἀπό τόν ἴδιο τόν τρόπο λειτουργίας τῆς μαζικῆς δημοκρατίας, ὅπως ἤδη ἐξηγήσαμε περιγράφοντας τά δομικά της γνωρίσματα. Παροκάτω (βλ. IV, 6) θά δοῦμε πῶς ἡ ἴδια αὐτή κατάσταση πραγμάτων ἐκφράσθηκε στήν ἐπικράτηση στρουκτουραλιστικών καί λειτουργιστικών ἀντιλήψεων μέσα στόν χῶρο τῆς ἐπιστήμης.

## 4. ΧΑΡΑΚΤΉΡΑΣ ΚΑΙ ΕΠΙΔΡΑΣΕΙΣ ΤΗΣ ΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΉΣ ΕΠΑΝΑΣΤΑΣΗΣ ΣΤΗ ΔΕΚΑΕΤΙΑ ΤΟΥ 1960 ΚΑΙ ΤΟΥ 1970

'Η πολιτισμική ἐπανάσταση τῆς δεκαετίας τοῦ 1960 καί τοῦ 1970 άγκάλιασε -κι αὐτό είναι ἐνδεικτικό-- ὄσα ἔθνη είχαν προχωρήσει περισσότερο στόν δρόμο πρός τή μαζική δημοκρατία και άφησε στή ζωή τους ίχνη έξ ίσου βαθιά όσο καί οι ίδιες οι αιτίες της πολιτισμικής έποινάστασης. Στήν έποινάσταση τούτην έκφραζόταν ή δινάγκη τῆς ώριμασμένης στό μεταξύ μαζυτής δημοκρατίας να άπαλλαγεῖ ἀπό τά κοινωνικά, ίδεολογικά καί ψυχολογικά κατάλοιπα τῆς ἀστικῆς ἐποχῆς καί, ἀντίστοιχα, νά βοηθήσει τήν ἀποσαφήνιση καί τήν ἐπιβολή τῶν στάσεων ζωής καί των νοοτροπιών έκείνων πού άνταποκρίνονται περισσότερο στόν τρόπο λειτουργίας της μαζυτης δημοκρατίας. Αὐτό βέβαια γίνεται προφανές μονάχα όταν κανείς δέν πάρει στήν όνομαστυκή τους άξία τά φλογερά συνθήματα της πολιτισμυκής έπανάστασης, άλλα έρευνήσει την άντικειμενική τους λειτουργία και έπίδραση πάνω σε φίλους και εχθρούς. Μιά μωκροπρόθεσμη συνέπεια της πολιτισμικής ἐπανάστασης μεταξύ ἄλλων είναι καί ή σημερινή συζήτηση γιά το μεταμοντέρνο, στήν οποία ἐπίσης ἐκφράζονται, μέ λόγους λίγο η πολύ ύψιπετεῖς, ἐπιθυμίες καί ἰδεολογήματα της ώριμασμένης καί δλότελα άποκομμένης πιά άπό την άστυκή σκέψη μαζυκής δημοκρατίας. Οἱ σκοποί τῆς καινονιστικά ἐννοούμενης μεταμοντέρνας τάσης πρό παντός ή κατάργηση των άλλοτε δεσμευτικών ἱεραρχιών, οἱ ὁποΐες χαθαγιάζονταν μέ την χυριαρχία τοῦ Λόγου και της ταυτότητας πάνω στή φαντασία καί στή διαφορά, ή γεφύρωση τοῦ χάσματος άνάμεσα σέ κουλτούρα τῶν ἐλίτ καί κουλτούρα τῆς μάζας, ἡ διεύρυνση τῶν δυνατοτήτων τῆς συνείδησης πέρα ἀπό τό ἀπολλώνειο στοιχείο

καί πρός τήν κατεύθυνση τοῦ διονυσιακοῦ κτλ.— ἀνήκουν ἀρχικά στίς ίδέες τῆς πολιτισμικῆς ἐπανάσταισης καί ἀπλῶς θεωρητικοποιήθηκαν μετά τήν ἐξασθένισή της, ἐν μέρει γιά νά ἐξαγιασθοῦν καί ἐν μέρει γιά νά ἐνεργοποιηθοῦν καί πάλι.

Αλλά καί ή πολιτισμική έπανάσταση ὑπῆρξε μέ τή σειρά της ὅχι μόνον έμπροσθοφυλωσή, άλλά καί όπισθοφυλωσή. Αποτελούσε βέβαια ένα χωνευτήρι, μέσα στό όποιο συντήχθηκαν πολύ διαφορετικές παλαιότερες καί νεότερες ή πρόσφατες τάσεις, ἄν ὅμως κατασκευάσουμε έναν πλασματικό μέσο όρο τῶν ἰδεῶν καί τῶν στάσεων πού ἐκπροσωπήθηρων έντός της, τότε μπορούμε νά σύρουμε μιάν εύθεία γραμμή άνάμεσα σ' αὐτήν καί στήν πρωτοπορία. Βέβαια, ή πολιτισμυκή έπανάσταση άγκάλιασε μάζες πού ούτε να τίς όνειρευθεῖ δέν μπορούσε ή πρωτοπορία, ώστόσο ἀπό τήν ἄλλη πλήρωσε τήν ἐξάπλωσή της μέ άπώλειες ώς πρός τή λογυκή συνοχή καί τό βάθος, έτσι ώστε μπορεί νά χαρακτηρισθεί έν μέρει ώς έκχυδαϊσμός τής πρωτοπορίας άπό τίς συνθήκες της μαζικά καταναλωτικής μαζικής δημοκρατίας. "Όπως ή πρωτοπορία, έτσι καί ή πολιτισμική έπανάσταση θέλησε νά παρουσιασθεϊ, ἐπιδεικτικά καί συνειδητά, ὡς φόβητρο τῶν ἀστῶν, ὡς σκόπιμη καί συνεπής άντιστροφή δλων, δσα θεωρούνταν ώς «άστυα». Ή άνοιχτή περιφρόνηση πρός τούς «καλούς τρόπους» καί οἱ προκλητικές έμφανίσεις συμπορεύθηκαν μέ μή συμβατικές προτιμήσεις στό ντύσιμο καί στήν τροφή, μέ τή μετατόπιση τοῦ κέντρου βάρους τῆς ζωῆς ἀπό τήν ήμέρα στή νύχτα, μέ τήν άδιαφορία ἀπέναντι στήν ἀκρίβεια καί στίς ταχτικές συνήθειες έργασίας — καί ἐπί πλέον μέ τήν κατ' άρχήν συμπαθητυκή τοποθέτηση πρός όλα, όσα σύμφωνα μέ τά άστυιά χριτήρια θεωρούνταν ώς έγκλημα ή διαστροφή, καθώς καί μέ άνορθολογιστικές άντιλήψεις, οἱ ὁποῖες διαδόθηκαν στό πλαίσιο τῆς ἀναζήτησης τοῦ γνήσιου ή τοῦ ἀρχέγονου καί τῆς πάλης γιά ὑπέρβαση ὅλων τῶν τεχνητών ορίων. "Όλες αὐτές οι στάσεις και οι ίδέες συμπυκνώθηκαν στήν πρωτοκαθεδρία της άρχης της ήδονης, όπου ή ήδονή, σέ συμφωνία μέ τήν οὐκονομία τῆς κατανάλωσης, δέν έμφανίζεται ὧς ἄξιος μισθός μιᾶς φιλόπονης καί καλά όργανωμένης ζωής, παρά μᾶλλον ώς άδιαμεσολάβητη ύπαρξιακή κορύφωση, ή όποία θά πρέπει νά έπαναλαμβάνεται δσο γίνεται συχνότερα: ή ήδονή είναι λοιπόν στοιχειακό καί πρωτογενές ένέργημα, όχι ἀποζημίωση γιά προηγούμενες στερήσεις καί γιά τήν παραίτηση άπό τήν διμεση διανοποίηση. Στήν όμολογία πίστεως πρός αὐτήν τήν άρχή τῆς ἡδονῆς άντιστοιχοῦσε τό

αίτημα μιᾶς αὐτοπραγμάτωσης, ἡ ὁποία έλάχιστα κοινά σημεία είχε μέ τον έπίπονο δρόμο πρός τήν ώρμωνση τοῦ χαροκτήρα καί τοῦ πνεύματος, όπως τόν περιέγραφε τό αστικό Bildungsroman. `Η ήδονή καί ή αὐτοπραγμάτωση ὄφειλαν νά πραγματοποιηθοῦν καί νά βιωθοῦν έδω καί τώρα, έφ' όσον μάλιστα αὐτοπραγμάτωση σήμαινε πρώταπρώτα την ανάπτυξη της διαινότητας να βιώνει καινείς τό άμεσο άμεσα καί αὐθόρμητα. Τό Έγώ, ότων αὐτοπρωγματώνεται μ' αὐτόν τόν τρόπο, μπορεί βέβαια νά συγκεντρωθεί σ' ό,τι είναι άμεσο, όμως ανριβώς αύτες οἱ διαδοχυιές καὶ συνεχώς διακοπτόμενες συγκεντρώσεις τοῦ στεροῦν τόν «χαρακτήρα», μέ τήν ἀστική έννοια τοῦ ὅρου. 'Η αύτοπραγμάτωση ζητεϊται λοιπόν έδῶ ἀκριβῶς μέσα σέ δ,τι ἀπό τή σκοπιά της αστικής έννοιας της προσωπικότητας θεωρείται ώς πλήρης διάλυση τοῦ Ἐγώ, ἐνῶ ἀπό τή σκοπιά τῆς πολιτισμικῆς ἐπανάστασης έκλαμβάνεται ώς διεύρυνση τοῦ Έγώ, χάρη στήν κατάργηση τῶν ὁρίων ἀνάμεσα σέ Λόγο καί φαντασία, φυσιολογική κατάσταση καί τρέλα. Ἡ συγγένεια αὐτῶν τῶν ἀντιλήψεων μέ ἰδέες φουτουριστικές, ντανταϊστικές καί σουρρεαλιστικές είναι πρόδηλη. Όπως ή πρωτοπορία, έτσι καί ή πολιτισμική έπανάσταση διόλου δέν πίστευε δτι τό τέλος τοῦ ἀστικοῦ Ἐγώ θά συνεπέφερε τό τέλος τῆς Ικανότητας τοῦ ἀνθρώπου νά βιώνει καί νά ζεῖ ἀντίθετα, τό τέλος τοῦ αστικοῦ Έγω χαιρετίσθηκε ώς τέλος τῆς καταπίεσης τοῦ Έγω καί ώς άρχή της εκδίπλωσης των γνήσιων και πρωταρχικών καταβολών του. 'Ακριβώς ή άνθρωπολογική πίστη στήν ύπαρξη τέτοιων καταβολών έξηγει τήν άγάπη των πλείστων ρευμάτων της πολιτισμικής έπανάστασης γιά τά θεωρήματα τῆς άλλοτρίωσης κτλ.

Ή δργανική συνάφεια μεταξύ πρωτοπορίας και πολιτισμικής έπανάστασης καταφαίνεται έξ ίσου και στή συμμετρική έσωτερική άντιφατικότητα και τῶν δυό τους. Γνωρίζουμε ὅτι ἡ ἀντιαστική τοποθέτηση τῆς πρωτοπορίας ἐκφράσθηκε τόσο στήν ἐξύμνηση ὅσο και στήν
καταδίκη τῆς μηχανῆς και τῆς τεχνικῆς ὁρθολογικότητας, τόσο στόν
ἔπαινο τῆς ψυχρῆς γεωμετρικῆς κατασκευῆς ὅσο και στό αἴτημα γιά
ἀπελευθέρωση τῆς δημιουργικότητας τῶν συνειρμικῶν λειτουργιῶν
τῆς φαντασίας — και γνωρίζουμε ἐπίσης ὅτι ἡ φαινομενική αὐτή
ἀντίφαση είχε τή δική της ἐσωτερική λογική, ἐφ' ὅσον τὰ δύο σκέλη
της ἀντιστοιχοῦσαν στίς δύο βασικές ἐπόψεις τοῦ μαζικοδημοκρατικοῦ
τρόπου σκέψης και ζωῆς, στόν ὁποῖο ἀνήκουν ἀναπόσπαστα τόσο ἡ
τεχνική ὁρθολογικότητα ὅσο και ἡ ἡδονιστική στάση. Στό πλαίσιο τῆς

πολιτισμικής έπανάστασης τό μοτίβο τής ύποκειμενικής αὐτοπραγμάτωσης συνδέθηκε συχνά με μιάν απόρριψη της τεχνυτης δρθολογυκότητας καί μέ μιά λαχτάρα γιά όλοτμητες καί κοινοτικές μορφές ζωής. 'Ο άντικαπιταλιστικός καί άντιαιστικός ρομαντισμός έκφράσθηκε στήν προσδοκία και στήν ἐπιθυμία μιᾶς ἀντικατάστασης τοῦ στενοῦ πνεύματος τοῦ συναγωνισμοῦ καί τοῦ κέρδους ἀπό τήν ἀνθρώπινη εὐαισθησία καί τή διευρυμένη συνείδηση: ή άναδρομή σε έξωτυά πρότυπα, όπως π.χ. οἱ διάφορες μορφές ἀνατολικῆς σοφίας, καθώς καί ὁ συγκρητισμός χάθε λογής πανθεϊστειών, παμψυχιστυιών ή βιταλιστικών μυστικισμών σκόπευαν να αποδείξουν τήν πεποίθηση δτι ύπαρχουν πραγματικές έναλλοιστικές λύσεις πρός τόν ξεστρατισμένο δυτικό όρθολογισμό. Μιά ἄλλη βασυκή τάση τῆς πολιτισμυκῆς ἐπανάστασης, τήν όποία χυρίως έκπροσωπούσαν διανοούμενοι έπηρεασμένοι άπό τόν μαρξισμό, συνηγορούσε άντίθετα ύπέρ της τεχνικής προόδου μέ την έννοια της όλοιλήρωσης τοῦ σχεδίου τοῦ Διαφωτισμοῦ — άλλά τό έκανε μέ την έπιφύλαξη ότι ή τεχνική-έργαλειακή όρθολογικότητα δέν έπιτρέπεται νά παραγνωρίζει ή νά έπικαλύπτει τίς χανονιστικές έπιταγές τοῦ Λόγου: ἡ βιομηχανία καί ἡ τεχνική καταφάσκονταν λοιπόν στόν βαθμό πού θά μποροῦσαν νά παράσχουν μέσα γιά την ἀνάπτυξη της άνθρώπινης προσωπικότητας. "Ομως καί ή άριστερή πτέρυγα τοῦ χινήματος της πολιτισμικής ἐπανάστασης χατανοούσε τήν άνάπτυξη σύτην όχι χυρίως μέ την έννοια τοῦ άνθρωπιστικοῦ ίδεώδους, όπως γινόταν άκόμα στό άρχικό μαρξιστικό πλαίσιο, άλλά την προσέγγιζε πρός τό ίδεῶδες τῆς αὐτοπραγμάτωσης, ὅπως τό διακήρυσσαν οἱ μή μαρξιστές έκπρόσωποι της πολιτισμικής έπανάστασης. Τούτο τό άνοιγμα πρός τόν ἀτομικιστικό ἡδονισμό (πού συχνά ἀναμίχθηκε κατά τρόπο άλλόκοτο μέ μορφές άσκητισμοῦ καί αύταπάρνησης στούς κύκλους διαφόρων θρησκευτικών καί πολιτικών αίρέσεων) καθώς καί ή άναπόφευκτη ἀοριστία ώς πρός τόν προσδιορισμό τοῦ περιεχομένου τοῦ κανονιστικοῦ ἐκείνου Λόγου, ὁ ὁποῖος θά ἐπιτηροῦσε καί θά κατηύθυνε τήν τεχνική όρθολογικότητα, έξασθένισαν βέβαια τήν πρακτική σημασία τῆς κατ' ἀρχήν κατάφασης τῆς τεχνικῆς προόδου καί εἶχαν ώς συνέπεια μιάν άλλοίωση ή παραποίηση τῶν γενικά υἰοθετημένων μαρξιστυκών ίδεων, όπως άλλωστε έδειξε και ή στροφή πρός τόν έπαναστατικό βολουνταρισμό καί ἀκτιβισμό. Μέ δεδομένη αὐτήν τήν άμφιρρέπεια ώς πρός τήν ἀποδοχή τῆς τεχνικῆς προόδου, ἀκόμη κι δταν ή ἀποδοχή αὐτή ήταν γεγονός, μπορούμε νά διαπιστώσουμε ὅτι

ή πολιτισμική ἐπανάσταση στό σύνολό της, ὅπως ἄλλωστε καί ἡ πρωτοπορία, συνέβαλε στή διαμόρφωση τῆς ὥριμης μαζικῆς δημοκρατίας ὅχι μέ τήν προώθηση ἐνός (μετααστικοῦ) τεχνικοῦ-ὀρθολογικοῦ πνεύματος, παρά μᾶλλον μέ τήν ἰδεολογική νομιμοποίηση καί μέ τήν πρακτική συγκεκριμενοποίηση τῶν ἡδονιστικῶν στάσεων. Μ' αὐτόν τόν τρόπο μπόρεσε βέβαια νά ἐπηρεάσει σημαντικά τόσο τή γενική κοινωνική συνείδηση σέ σχέση μέ τό πρόβλημα τῆς τεχνικῆς ὀρθολογικότητας τούτης.

Τό άντιαστικό ήθος καί έθος τῆς πολιτισμικῆς ἐπανάστασης, τό όποιο το συμμεριζόταν με τήν πρωτοπορία, πρόβαλλε με τέτοια όρμητικότητα, ἐπειδή οἱ φυσικοί φορεῖς τοῦ κινήματος προέρχονταν ἀπό χοινωνικές όμάδες πού ώς έκ τοῦ χαρακτήρα τους άντιτίθενται περισσότερο στίς αστικές συνήθειες ζωής καί έργασίας, έχοντας τήν τάση νά ὑποψιάζονται γιά κομφορμισμό τήν ἀστική ἀντίληψη γιά τήν τάξη καί τήν πειθαρχία. Οἱ ὁμάδες οὐτές ἦσον τμήμοιτα τῆς νεολαίας καί (πρός παντός νεότεροι) διανοούμενοι. Είναι περισσότερο άπό άμφίβολο ἄν στούς προγενέστερους κοινωνικούς σχηματισμούς οἱ ὁμάδες αὐτές θά μπορούσαν ποτέ νά άναπτύξουν τέτοιον κοινωνικό δυναμισμό καί ν' ἀποκτήσουν τέτοια κοινωνυκή ἐπιρροή. Στίς συνθήκες τῆς μαζικής δημοκρατίας αὐτό ἔγινε δυνατό ἐπειδή σέ γενικές γραμμές ἄλλαξε ριζικά ή λειτουργία τῆς νεολαίας καί τῆς γνώσης μέσα στόν μηχανισμό τῆς οἰκονομίας καί στό σύστημα τῆς κοινωνυτῆς ἐργασίας. Στά προηγούμενα (κεφ. ΙV, 3) έξηγήσαμε ότι ή καινούργια θέση καί περιωπή τῆς νεολαίας μέσα στή μαζυκή δημοκρατία σέ τελυκή άνάλυση όφείλεται στήν άδιώκοπη έξέλιξη τῆς ἐργασιωτῆς τεχνυτῆς καί όργάνωσης, ή όποία παραμερίζει τά σεβάσμια πλεονεκτήματα τῆς πείρας καί της ηλυώας, άπαιτώντας στή θέση τους τήν ικανότητα γρήγορης προσαρμογής, την ένεργητικότητα καί την αποφασιστικότητα. Κοντά σε μορφές εργασίας εξαρτημένες άπό τίς γνώσεις τοῦ σύγχρονου τεχνικού δημιουργήθηκαν όμως, πρό παντός στόν τομέα τών ύπηρεσιών, καί άλλες, για τίς όποῖες ήσαν άπαραίτητες οἱ γνώσεις τών διανοουμένων (ό,τι κι άν μπορεί νά σημαίνουν οί τέτοιες γνώσεις) τήν πρώτη θέση ανάμεσα τους την έχουν τα μέσα μαζυτής ένημέρωσης, τόσο έξ αἰτίας τῆς σημασίας τους γιά τήν ἐπαγγελματική καί κοινωνυτή κατάσταση τοῦ σημερινοῦ διανοουμένου δσο καί ἐξ αἰτίας τῆς έπιρροής τους πάνω στή διαμιόρφωση τής κοινωνικής συνείδησης. Ή

διπλή ἀνατίμηση τῆς νεολαίας καί τῆς γνώσης βρῆκε τή συγκεκριμένη κοινωνυκή της έκφραση στήν άλματώδη αύξηση τοῦ άριθμοῦ τῶν φοιτητών, ή όποία δημιούργησε γιά πρώτη φορά τίς πραγματικές προϋποθέσεις γιά την έμφάνιση ένός μαζυιοῦ πολιτισμικοῦ κινήματος μέ ύψηλότερες πνευματικές άξιώσεις. 'Ανάλογα χινήματα πρίν ἀπό τόν πρώτο καί τόν δεύτερο παγκόσμιο πόλεμο περιορίσθηκαν στούς υἰούς καί στίς θυγατέρες τῶν ἀνωτέρων στρωμάτων δίχως ἀξιόλογη ἀπήχηση στούς νεαρούς ὑπαλλήλους καί ἐργάτες ἀντίθετα, ἡ αὕξηση τοῦ άριθμοῦ τῶν παιδιῶν ἀπό φτωχότερες οἰκογένειες μέσα στή φοιτητική νεολαία έριξε άμεσα γέφυρες άνάμεσα στήν πολιτισμική ἐπανάσταση τῆς δεκαετίας τοῦ 1960 καί τοῦ 1970 καί σέ εὐρύτερα στρώματα τοῦ πληθυσμοῦ. 'Ωστόσο ή φοιτητική νεολαία διόλου δέν στάθηκε ὁ μόνος ή και ὁ ἀρχικός κάν φορέας τῆς πολιτισμικῆς ἐπανάστασης μέσα στό σύνολο τῆς νεολαίας. Πρίν ἀκόμα ἀπό τά φαινόμενα τῆς μαζικοποίησης καί ἐπίσης πρίν ἀκόμα ἀπό τά πρῶτα σαλέματα τῆς πολιτισμυῆς. έπανάστασης στά πανεπιστήμια, άλλοι κύκλοι τῆς νεολαίας, ὅπως π.χ. ή λεγόμενη γενιά τῶν beat, ἀναζητοῦσαν έναν έναλλακτικό τρόπο ζωής. 'Εδώ δέν ένδιέφεραν οί λεπτολογίες τῶν διανοσυμένων' τό κατεστημένο, οι οικογενειωκοί δεσμοί και ή σταδιοδρομία άπορρίπτονταν άμεσα καί στοιχειοκά, καί έξ ίσου άμεση καί στοιχειοκή ήταν ή έπιδίωξη ἀπόκτησης νέων έμπειριῶν μέσω τοῦ γενετήσιου ἔρωτα, τῶν ναρχωτυκών καί της βίας. Οἱ hippies εἴχαν ήδη μιάν ἐμβρυώδη ἰδεολογία, στό ἐπίκεντρο τῆς ὁποίας βρίσκονταν ἡ ἐπιστροφή στή φύση, ή άπορριψη τῆς τεχνικῆς και τῆς βίας καθώς και ή μυστικιστική διεύρυνση της συνείδησης. Γενικά μπορεί νά λεχθεί ότι τά μέλη της περιθωριουής χουλτούρας της νεολαίας πού προέρχονταν άπό μεσαία χαί. άνώτερα στρώματα ένδιαφέρονταν περισσότερο γιά τά έντονα έσωτερικά βιώματα, ένω άπεναντίας οἱ νέοι πληβειουής καταγωγής, ὅπως λ.χ. ol skinheads καί ol hooligans τῶν γηπέδων, προσπαθοῦσαν νά πετύχουν τήν κατάργηση τῶν ἀστικῶν συμβάσεων καί τήν ἄμεση άπελευθέρωση μέ τήν ἀνοιχτή σύγκρουση καί μέ τήν ἄσκηση βίας.

Παρά τόν ἐσωτερικό ἰδεολογικό καί κοινωνικό της διαφορισμό, ἡ πολιτισμική ἐπανάσταση είχε τόν μεγάλο κοινό σκοπό νά πραγματώσει τήν «ἀντιδομή» ἤ τή «μηδενική δομή», δηλαδή νά δημιουργήσει μορφές κοινότητας, μέσα στίς ὁποῖες θά ἐξέλειπε ἡ ἱεράρχηση τῶν ἀνθρώπων καί τῶν ἀξιῶν, ὁπως τήν ἐφάρμοζε τό κατεστημένο. Τέτοιες κοινότητες μποροῦσαν νά ναι πολιτικές ἤ πολιτιστικές ὁργανώ-

σεις, ομάδες έργασίας ή συγκατούτησης, παρέες στά όρια της νομιμότητας ή καί παροδικές συνομαδώσεις, όπως λ.χ. τό κοινό μιᾶς συναυλίας ρόκ. 'Η εἴσοδος σ' αὐτές δέν εἶχε κατ' ἀρχήν σχέση μέ τό ἐπάγγελμα, τήν κοινωνυκή θέση ή τό φύλο, δηλαδή γινόταν ώς έλεύθερη πράξη τοῦ ἀτόμου, τό ὁποῖο μ' αὐτόν τόν τρόπο ἀποκτοῦσε (καινούργια) ταυτότητα. Τό έξισωτικό αίτημα τῆς «άντιδομῆς» καί τῆς «μηδενικής δομής» τό έμπόδιζε βέβαια νά ύλοποιηθεί ή έμπροκτη έπιβολή ένος ηγέτη, η λατρεία ένος «στάρ» ή η έμπλεη πίστεως έπίκληση τῶν ίερέων καί τῶν προφητῶν τῆς ἐπανάστασης, ὅμως αὐτό ἡ παραβλεπόταν έντελως ή δέν θεωρούνταν ώς αποφασιστικό μειονέκτημα, έφ' δσον ὁ παραμερισμός τῆς παλιᾶς «δομῆς» φαινόταν νά έγγυᾶται ἀπό μόνος του τή δυνατότητα τῆς αὐτοπραγμάτωσης. Δομή σήμαινε όριο καί περιορισμός, έπομένως ή καταστροφή της Ισοδυναμούσε ipso facto μέ τή δημιουργία ένός έλεύθερου χώρου γιά έκδίπλωση τοῦ αύθορμητισμού καί της δημιουργικότητας. Σημαντικό καί χαρακτηριστικό εξναι τώρα ότι ὁ όρμητικός πόθος παραμερισμοῦ τῆς δομῆς καί πραγμάτωσης της αντιδομής ή της μηδενυτής δομής θέλει να έκφρασθεί μέσα άπό τό ίδιο τό σώμα. Τό κάνει μέ τη μουσυκή του ρόκ λ.χ. ή μέ τον χορό ώς έλεύθερη κίνηση, όπου τό ἄτομο μπορεί νά πετάξει άπό πάνω του δεσμά, νά άρθρώσει μιά διαμαρτυρία ή νά άποφορτισθεϊ άκριβῶς μέσα στήν ἔνταση. Ἡ ἀποκοπή τῆς κουλτούρας τῶν νέων άπό τό ἀστικό ἀπολλώνειο στοιχεῖο καί ἡ στροφή της πρός τό διονυσιακό, ἀυφιβώς μέσα στήν ἀναζήτηση τῆς ἐπαρκοῦς σωματυεῆς ἔκφρασης της άντιδομης ή της μηδενυής δομης, φθάνει στό άποκορύφωμά της μέ την καινούργια τοποθέτηση ἀπέναντι στή βία καί στή γενετήσια σχέση. Καί οἱ δύο αὐτές φαίνονται τώρα ὡς τουλάχιστον δυνητική εκδήλωση αύθορμητισμού καί ελευθερίας, δυναμισμού καί ύπέρβασης στενών συμβατικών περιορισμών. ή πολιτικοποιημένη πτέρυγα της πολιτισμικής ἐπανάστασης ἀσκεῖ βέβαια τή λατρεία της βίας μονάχα σε συνάφεια με έπαναστατικές ή πολιτικά έμπνευσμένες τρομοκρατικές πράξεις, όμως έδω συχνά άπλως θεωρητικοποιείται δ,τι δεχόταν καί ἐφάρμοζε δίχως βαθυστόχαστες ἐκλογικεύσεις ἡ βία τῶν ἀπολιτικῶν πληβείων τῆς περιθωριακῆς κουλτούρας: ὅτι δηλαδή ή βία πραγματοποιεί με τον άμεσότερο δυνατό τρόπο τό έπιθυμητό ύπαρξιοκό ξέσπασμα καί ξεπέταγμα, ὅτι ὡς οὐτοτελής πράξη ἀνεξάρτητα από στρατηγικές και αποτελέσματα έχει απελευθερωτική ἐπήρεια καί ότι τέλος μπορεί να έπιφέρει τήν κάθαρση του κοινωνικού

δράματος. 'Ανάλογα αἰτιολογήθηκε καί ἡ ἀποθέωση τῆς γενετήσιας σχέσης ἀπό μέρους τῆς πολιτισμυτῆς ἐπανάστασης, ἡ ὁποία στό ζήτημα αύτό υίοθέτησε καί έπεξεργάσθηκε μοτίβα ήδη διαμορφωμένα στόν λογοτεχνικό μοντερνισμό καί στήν πρωτοπορία. Πρώτα-πρώτα ή γενετήσια σχέση θεωρήθηκε ώς ὁ κατ' έξοχήν τομέας όπου μπορούσε να έπιτελεσθεί μέσα στό έπιθυμητό έπικοινωνιακό πλαίσιο ή αὐτοανακάλυψη καί ή αὐτοπραγμάτωση ή έλεύθερη ἐκδίπλωση τοῦ σώματος καί τῶν ψυχορμήτων θά ἔδινε τό ἔρεισμα γιά νά παραμερισθεϊ ή ήθική τῆς αὐτοϋπέρβασης καί ή ἀνθρωπολογία τοῦ Λόγου. Σ' αύτην την προοπτική ή γενετήσια σχέση μερικές φορές ύμνήθηκε ώς λύτρωση καί ως αποδέσμευση βαθύτατων ύπαρξιακών δυνάμεων, οί όποϊες τάχα είναι συνυφασμένες μέ μιάν άρχέγονη κοσμυτή δύναμη. αναπτύχθηκε με άλλα λόγια ένας μυστικισμός της σάρκας, όπου ή γενετήσια πράξη έμφανίσθηκε ώς οἰονεί θρησκευτική τελετουργία, τήν δποία έπιτελοῦν οἱ ἄνθρωποι μετά τόν θάνατο τοῦ πνευματικοῦ Θεοῦ στό δνομα τῆς ἀποθεωμένης σάρκας. Στίς μυθοπλασίες αὐτές λάνθαναν δύο άντιαστικές συνέπειες τῆς λατρείας τοῦ γενετήσιου στοιχείου, δπως τήν άσκούσε ή πολιτισμική έπανάσταση. 'Από τή μιά πλευρά ή ἀνοιχτή θεματοποίηση ή καί ή ἐπιδευιτυκή προβολή τῆς προσωπυκῆς σφαίρας έπιβοήθησε τήν άρση τοῦ χωρισμοῦ άνάμεσα σέ δημόσιο καί σέ ίδιωτικό, ένῶ ἀπό τήν ἄλλη ἡ ἀνατίμηση καί τελικά ἡ αὐτονόμηση τοῦ γενετήσιου παράγοντα προκάλεσε τήν ἀποκοπή του ἀπό τούς ήθικούς καί θεσμικούς δεσμούς, στούς όποίους ἔπρεπε νά ὑπόκειται σύμφωνα μέ τήν άστυκή άντίληψη. Η γενετήσια όρμή δέν διοχετεύεται πιά κατά τις άνάγκες της άγάπης, της πίστης και τοῦ γάμου, παρά άφήνεται στό έλεύθερο παιγνίδι των εκάστοτε όρέξεων της γι' αύτό και τώρα φαίνονται ιδιαίτερα ενδιαφέρουσες οι μορφές της έκεϊνες πού είναι οί λιγότερο κατάλληλες νά ύπηρετήσουν θεσμικούς καί κοινωνικούς σκοπούς, και άνακαλύπτεται τό έπαναστατικό δυναμικό τῶν γενετήσιων διαστροφών ώς τρόπων συμπεριφοράς, οἱ ὁποῖοι ἀπό τή φύση τους άντιστρατεύονται τούς άστικούς κομφορμισμούς καί άποδιαρθρώνουν τούς μηχανισμούς της κοινωνυτής πειθάρχησης.

Καθώς ή πολιτισμική έπανάσταση έμφανίσθηκε μέ τήν αὐτάρεσκη δψη τοῦ φοβήτρου τῶν ἀστῶν, γέννησε σέ πολλούς τήν ἐντύπωση ὅτι θά μποροῦσε νά ἐπιφέρει τήν ἀνατροπή τοῦ «συστήματος». Στήν πραγματικότητα δέν ἦταν ἐπανάσταση, ἄν μ' αὐτό ἐννοοῦμε τήν ἀντικατάσταση ἐνός κοινωνικοῦ σχηματισμοῦ ἀπό ἔναν ἄλλον ή μιᾶς μορφής κυρικρχίας ἀπό μιάν ἄλλη, παρά ἔνα κίνημα ἀναπροσαρμογής στόν δρόμο πρός τή μαζική δημοκρατία. "Οπως εἴπαμε, συνέβαλε στόν παραμερισμό τῶν καταλοίπων τῶν ἀστικῶν ἀξιῶν καί τρόπων συμπεριφορᾶς καί ἐνίσχυσε ἰδέες καί στάσεις σύμφωνες μέ τή λειτουργία της μετααστυτής κοινωνίας. Τό κεντρικό της αίτημα, δηλαδή ή ἐπίτευξη ή ἡ βίωση τῆς αὐτοπραγμάτωσης ἐδῶ καί τώρα, ἀνταποκρινόταν δομικά σ' ένα ούσιαστικό γνώρισμα τῆς μαζικά καταναλωτυτής καί ήδονιστυκά προσανατολισμένης μαζυτής δημοκρατίας, δτι δηλαδή μπορεί καί όφείλει να καταναλώνει κανείς έδω καί τώρα. "Αν ἐπί πλέον ἐξετάσουμε τά ἐπί μέρους αἰτήματά της, μεταφράζοντάς τα στήν άντικειμενική γλώσσα της συγκεκριμένης έφαρμογής τους μέσα στίς δεδομένες περιστάσεις, τότε διαπιστώνουμε ότι όλα άνεξαιρέτως διέπονταν ἀπό τήν ἐσωτερυκή λογυκή τῆς μαζυκά καταναλωτυκῆς μαζυσής δημοκρατίας. Έτσι π.χ. ή λεγόμενη σεξουαλυκή έπανάσταση, άπό τή νομιμοποίηση της γενετήσιας διαστροφής ζσαμε τή νομιμοποίηση της έκτρωσης, έπιβοήθησε την άποσύνθεση της οίκογένειας καί ἐπομένως τήν κατάτμηση τῆς κοινωνίας σέ ἄτομα καί τήν ἐπίταση της κοινωνικής κινητικότητας. Η συνάρτηση των αίτημάτων της πολιτισμυτής ἐπανάστασης μέ τόν τρόπο λειτουργίας τής μαζικά καταναλωτικής μαζικής δημοκρατίας είναι δμως καί άμεση, και γίνεται πρόδηλη ἄν σκεφθεῖ κανείς τί συνεπάγεται ή αὐτοπραγμάτωση δσον άφορᾶ στήν κατανάλωση, ἀπό μοτοσυκλέτες καί ταξίδια ἴσαμε τίς ήλεχτρονικές συσκευές και τά μουσικά δργανα — κι άς μή μιλήσουμε γιά τό φτηνό πρωκτικό ντύσιμο, τό όποῖο θέτει έκποδών τήν ἀστική άντίληψη της άψογης έξωτερικής έμφάνισης. Ή παραγωγή καταναλωτυιών άγαθών, ώς *μαζυτή* παραγωγή, αύξήθηκε άναγκαστικά γιά νά ικανοποιήσει ανάγκες πού δημιούργησε ή διέδωσε ή πολιτισμική έπανάσταση. Ἡ βιομηχανία ἔβαλε ὑπό τήν αἰγίδα της τόσο τίς πνευματικές όσο καί τίς ύλικές άνάγκες της πολιτισμικής ἐπανάστασης, έχηυδαίζοντάς τες σύμφωνα μέ τίς άπαιτήσεις της μαζυής κατανάλωσης. Δέν είναι σύμπτωση πού ή βία καί τό σέξ κυριάρχησαν όσο ποτέ άλλοτε στήν όθόνη, ἀφιβῶς σέ μιάν ἐποχή ὅπου ίδεολογοποιήθηκαν ή εξιδανικεύθηκαν από την πολιτισμική επανάσταση. Τούτη ή άφομοιωτική Εκανότητα τοῦ συστήματος δείχνει e contrario ότι ή πολιπομική ἐπανάσταση στό σύνολό της προκάλεσε ἀπλῶς μιάν ήδη ώριμασμένη άλλαγή στό έπουκοδόμημα, δηλαδή παραμέρισε άπλῶς ὅ,τι τό «σύστημα» δέν χρειαζόταν πιά, καί μάλιστα ἔπρεπε νά ἀποβάλει.

Ή ριζοσπαστικότητα τῶν συνθημάτων της μπορεῖ βέβαια νά γεννήσει ὁπτικές ἀπάτες, ὅμως δέν σημαίνει τίποτε γιά τήν ἀντικειμενική λειτουργία τοῦ κινήματος. Δέν ἤταν ἄλλωστε ἡ πρώτη φορά στήν ἱστορία πού ἐπιστρατεύθηκε περισσότερη ἐνεργητικότητα, ρητορική καί ψευδαίσθηση ἀπ' ὅσο χρειαζόταν ἀπαραίτητα γιά τήν ἐπίτευξη τοῦ δεδομένου ἀποτελέσματος — ὅμως ἀπό τήν ἄλλη μεριά τό ἀποτέλεσμα αὐτό δέν θά εἰχε ἐπιτευχθεῖ ποτέ, ἄν ἐπιδιωκόταν μέ αἰτήματα καί μέ μέσα πού θά βρίσκονταν σέ καθαρά λογική σχέση πρός τόν σκοπό.

΄ Η άνωανότητα τής πολιτισμυσής ἐπανάστασης νά θίξει τήν τεχνική καί οbιονομική βάση τοῦ «συστήματος», συμπεριλαμβανομένων τῶν απαραγωγυιών σχέσεων», έγινε κατάδηλη μέ τήν ἀποτυχία της έπίθεσής της ένάντια στήν άρχή τῆς ἀπόδοσης. Καί σ' αὐτό τό νευραλγικό σημείο ή (ἔμμεση) ἐπίδρασή της ἐκδηλώθηκε μέ διορθωτικές άλλαγές πού παραμέρισαν μερικά ξεπερασμένα πράγματα στίς ἰεραρχικές ή «αὐταρχικές» δομές, κάνοντάς τες έτσι γενικά λειτουργικότερες γιά τίς συνθήκες της μαζυτής δημοκρατίας. 'Ακόμα και στην απόδοση δόθηκαν δραστικότερα κίνητρα χάρη στό μπόλιασμα όρισμένης δόσης ίδεῶν καί άξιῶν τῆς πολιτισμυτῆς ἐπανάστασης, ὅπως λ.χ. χάρη στόν «ἐξανθρωπισμό τοῦ έργασιακοῦ περιβάλλοντος», τή «συνδιαχείριση», τή μερυκή ἀνάμιξη ἐργασίας καί παιγνιδιοῦ, τήν ἀναγνώριση τῆς προσωπικής πρωτοβουλίας κτλ. 'Εδώ ή πολιτισμική έπανάσταση διασταυρώθηκε μέ μακροπρόθεσμες τάσεις έγγενεῖς στήν ἐξέλιξη τῆς μαζυίῆς δημοκρατίας, καί γι' αὐτό είχε καί μερικές ἀπτές ἐπιτυχίες. Διασταυρώθηκε έπίσης μέ τή μακροπρόθεσμη έξέλιξη της μαζικής δημοκρατίας, ύπό τήν έννοια ότι τά ίδεολογήματά της μπόρεσαν νά βροῦν έκπροσώπηση καί έφαρμογή άκριβῶς στόν τομέα έκεῖνον πού άναπτυσσόταν τότε: έννοοῦμε τόν τομέα τῆς παροχῆς (κοινωνικών) ὑπηρεσιών καί τά μέσα μαζυτής ένημέρωσης. Πώς έγιναν όλα αὐτά τό γνωρίζουμε άρχετά χαλά — άλλωστε οί λόγοι είναι προφανείς. Έδῶ πρέπει μόνο νά ἀναφερθοῦμε σύντομα σέ μιά πολύ λεπτότερη διαδιχασία, δηλαδή τή διαδικασία μέσω της όποιας άντιλήψεις, άξιες χαί συμπεριφορές της πολιτισμικής έπανάστασης διείσδυσαν σέ μάζες, πού έλάχιστες λεπτομέρειες γνώριζαν γιά την πολιτισμυτή έπανάσταση, καί συχνά μάλιστα ούτε ήθελαν ν' ἀκούσουν γι' αὐτή. Στή μαζική δημοκρατία, δπως καί σέ άλλους κοινωνικούς σχηματισμούς, δέν συμμορφώνουν δλα τά ἄτομα καί ὅλες οἱ ὁμάδες τήν καθημερινή τους ζωή μέ τον εκάστοτε ρηξικέλευθο καί ύπ' αὐτήν τήν έννοια κοινωνικά

άποφασιστικό κώδικα — καί ἀκριβῶς γι' αὐτόν τόν λόγο ἔχουν τόση κοινωνιολογική σημασία ο τρόπος καί ή έκταση της διάδοσης τούτου τοῦ κώδυα πέρα ἀπό τή μειονότητα τῶν ἀρχικῶν προασπιστῶν του. Στήν περίπτωσή μας εύσταθεϊ ὁ ἰσχυρισμός ὅτι χάρη στήν ἐπήρεια της πολιτισμικής επανάστασης έγινε καθημερινότητα πλατειών μαζῶν ὅ,τι προηγουμένως θεωροῦνταν ὡς πρωτοπορία. Γιά νά γίνει δμως αύτό χρειαζόταν έξ ίσου τόσο ή ριζοσπαστυτή διατύπωση καί έφαρμογή τῶν συνθημάτων τῆς πολιτισμοτῆς ἐπανάστασης ἀπό μέρους δυναμικών μειοψηφιών, έτσι ώστε να μπορέσουν τοῦτα τα συνθήματα νά ἐπισύρουν τή γενική προσοχή καί νά προκαλέσουν ρήγματα στό τεϊχος τοῦ κατεστημένου, όσο καί ή κατοπινή τους νόθευση, μεθερμηνεία και προσαρμογή, έτσι ώστε νά μπορέσουν νά ἐπηρεάσουν καί τήν πλειοψηφία έκείνη, ή όποία δέν έπιθυμούσε νά συμπεριφερθεί ριζοσπαστυιά, άλλά ήταν διατεθειμένη νά έγχιολπωθεί ριζοσπαστυιά στοιχεΐα μετά τήν πολιτογράφησή τους στήν καθημερινή ζωή. Μέ άλλα λόγια: τά συνθήματα καί οἱ στάσεις τῆς πολιτισμικῆς ἐπανάστασης μπόρεσαν νά άγνωλιάσουν εὐρύτερες μάζες στόν βαθμό πού ή ριζοσπαστικότητα καί ο κομφορμισμός συγχωνεύθηκαν, καί μέσα άπό διάφορους παρακαμπτήριους δρόμους ή προηγούμενη ριζοσπαστικότητα μετατράπηκε σέ νέο κομφορμισμό. Γιά νά τό ποῦμε πιό συγκεκριμένα: ή άχαλίνωτη περιφρόνηση τῆς πολιτισμικῆς ἐπανάστασης γιά τούς καλούς τρόπους πήρε τή μορφή τής αύθόρμητης χρήσης τοῦ ένυκοῦ ἀριθμοῦ, τῆς ἀνοιχτῆς ἔκφρασης, τοῦ ἐλεύθερου λεξιλογίου, τῶν φιλιών και των έναγκαλισμών ώς τύπων χαιρετισμού, ή έπιδευκτυςή παραμέληση της ενδυμασίας πήρε τη μορφή της προτίμησης γιά τόν άνοιχτό γιανά καί τά ρούχα της σχόλης, τά όργια πήραν τή μορφή της μεγαλύτερης ἄνεσης στή διάπραξη μοιχείας, τῶν χωριστῶν διακοπῶν ή τῆς ἀνταλλαγῆς ἐρωτικοῦ συντρόφου. Τέτοιες μορφές συμπεριφορᾶς άποτελοθσαν μιάν έξημέρωση της πολιτισμυσης έπανάστασης πρό παντός πρός χρήση ένός μεσαίου στρώματος, τό όποιο διαθέτει σχετικά ύψηλές δυνατότητες κατανάλωσης καί κατά τά άλλα ἐπιδιώκει νά συνδυάσει τούς έλεύθερους τρόπους μέ την έξεζητημένη κομψότητα, νά δείξει την έκλέπτυνσή του μιλώντας γιά μάρκες κρασιών, νά βιώσει τήν «περιπέτεια» σέ έξωτικά ταξίδια μέ τή διαμεσολάβηση ταξιδιωτικών πρακτορείων ή να αναπτύξει οὐκολογική συνείδηση έχοντας έξασφαλισμένα εἰσοδήματα. ή μετατροπή τῆς πολιτισμικῆς ἐπανάστασης σε χαθημερινότητα και ή εξημέρωσή της έπηρέασε έπι πλέον

τή συμπεριφορά καί τά ήθη στρωμάτων πού προσπαθούν νά ἀνέβουν στό κοινωνικό ἐπίπεδο αὐτοῦ τοῦ μέσου στρώματος - ὅπως ἐπηρεάσε καί τούς ίδιους τούς (πρώγγ) ἐκπροσώπους τῆς πολιτισμυτῆς ἐπανάστασης. "Όσο ή πολιτισμική ἐπανάσταση βρισκόταν στήν κορύφωσή της καί άρθρωνόταν σέ διαφορετικά, λίγο-πολύ όρατά ρεύματα, άναμιγνυόταν έντός της ή πολιτυσή στράτευση μέ τήν άντυκομφορμιστυκή συμπεριφορά. "Όταν ἄρχισε νά μετατρέπεται σέ καθημερινότητα, ή άμεσα πολιτική της πτέρυγα συρριανώθηκε σέ μερικές αἰρέσεις, πού δντας κοινωνικά ἀπομονωμένες ἔτειναν πρός ἔναν μισαλλόδοξο ἐπαναστατικό άσκητισμό, ἐνῶ ἡ ἀντικομφορμιστική συμπεριφορά μετριάσθηκε κι έγινε άποδεκτή στούς άνώτερους κοινωνικούς κύκλους, καί μάλιστα καί τῆς μόδας. Κάτω ἀπ' αὐτές τίς συνθῆκες, τό προκτικό ζήτημα δέν ήταν πιά ν' άντικατασταθεῖ ή σταδιοδρομία καί τό ἐπάγγελμα άπό τήν αὐτοπραγμάτωση, παρά ἐπυφάτησε ἡ στάση τῆς σύνδεσης τοῦ ἐπαγγέλματος καί τῆς σταδιοδρομίας μέ τήν αὐτοπραγμάτωση διά μέσου διαφόρων παρακαμπτήριων όδῶν καί έκλογυκεύσεων («πορεία μέσα άπό τούς θεσμούς», «στρατευμένος κοινωνικός λειτουργός» κτλ.). Οἱ πλεῖστοι πρώην ἐκπρόσωποι τῆς πολιτισμυκῆς ἐπανάστασης τό πέτυχαν αὐτό σχετικά ἄκοπα, ἐφ' ὅσον μάλιστα ἀπό τό κατεστημένο δέν τούς χώριζαν ποταμοί αξματος ούτε ήρωνκές έκατόμβες. Από ψυχολογυκή ἄποψη, τό κίνημά τους, τό όποῖο ἄλλωστε άναπτύχθηκε μέσα στό άσφαλές πλαίσιο ένός λίγο-πολύ άθικτου κράτους δικαίου, μπορεί νά χαρακτηρισθεί ώς έξέγερση παραχαϊδεμένων παιδιών ένάντια σε εύνουχισμένους γονείς. Αύτό δεν λέγεται ύποτιμητικά, ἀφοῦ μάλιστα ἡ τέτοια διαπίστωση διόλου δέν μειώνει τήν χοινωνική ἐπίδραση τῆς πολιτισμικῆς ἐπανάστασης, παρά ἀπλῶς θέλει νά έκφράσει παραστατικά τό γεγονός ότι στήν άτμόσφαιρα τῆς μαζικής δημοκρατίας ακόμα κι οἱ ἐπαναστάσεις ἔχουν χροιά ἡδονιστική.

## 5. ΤΕΧΝΗ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΣ ΣΤΗ ΜΑΖΙΚΗ ΔΗΜΟΚΡΑΤΙΑ

Μέσα στήν ώριμη μαζική δημοκρατία, ὅπως διαμορφώθηκε στίς δεκαετίες μετά τόν δεύτερο παγκόσμιο πόλεμο καί ὑπό τήν ἐπιρροή τῆς αὐξανόμενης μαζικής κατανάλωσης καί τῆς πολιτισμικής ἐπανάστασης, δημιουργήθηκε μία τέχνη, ἡ ὑφολογική ἀνάλυση τῆς ὁποίας ἀποτελεῖ ἐπιπρόσθετη ἀπόδειξη τοῦ ἰσχυρισμοῦ ὅτι ὁ λεγόμενος μεταμοντερνισμός δέν είναι νέα άρχή, παρά μᾶλλον ή κατοκλείδα έξελίξεων πού ἄρχισαν ήδη πρίν ἀπό τό 1900 καί ἐπέφεραν τή διάλυση τῆς άστικής σύνθεσης. Γνωρίζουμε ότι κινητήρια δύναμη τής διάλυσης τούτης ὑπῆρξε ὁ λογοτεχνικός-καιλλιτεχνικός μοντερνισμός, ὁ ὁποῖος ύποστηρίχθηκε καί μάλιστα ύπερφαλαγγίσθηκε μέ μένος άπό τήν πρωτοπορία, μολονότι οι δύο αὐτές καιτευθύνσεις καιτά τά ἄλλα διέφεραν σέ σημαντικά σημεία. Ἡ ὑπόμνηση τῶν διαφορῶν ἀνάμεσα στόν λογοτεχνικό-χαλλιτεχνικό μοντερνισμό χαί στήν πρωτοπορία μᾶς φαίνεται έδῶ σημαντυκή καί ἀπαραίτητη, ἐπειδή ἡ τέχνη τῆς μαζωτής δημοκρατίας συνήθως ἀκολουθεϊ πολύ έντονότερα τούτη τήν τελευταία. Μιά έξωτερική ένδειξη σχετικά είναι ή ένθουσιώδης έπανανακάλυψη τῶν προγραμματικῶν χειμένων χαί τῶν ἔργων τῶν φουτουριστών, τών ντανταϊστών καί των σουρρεαλιστών στήν έποχή τῆς πολιτισμικής ἐπανάστασης, τά ὁποῖα καί χρησίμευσαν ὡς πηγή νέας ξμπνευσης, ένω οἱ μεγάλοι έκπρόσωποι τοῦ λογοτεχνικοῦ-καλλιτεχνιχοῦ μοντερνισμοῦ ἀπέχτησαν στό μεταξύ τό χύρος τῶν χλασσικῶν χαί παρά τόν θαυμασμό πού τούς ἐπιδαψιλεύθηκε τοποθετήθηκαν σέ κάποια άπόσταση. Ένα άποφασιστικό σημεῖο, δπου ή μεταμοντέρνα πρωτοπορία ἀκολουθεῖ τήν παλαιά και ἐπομένως ξεχωρίζει ἀπό τόν λογοτεχνικό-καλλιτεχνικό μοντερνισμό, είναι ή ἄρνησή της νά θεωρήσει την άμετάκλητη καί γενικά διαπιστωμένη κατάρρευση τῶν ἀστικῶν ἀξιῶν καί τοῦ ἀστικοῦ πολιτισμοῦ ὡς ἣττα τοῦ ἀνθρώπου ἐν γένει καί ως άδιέξοδο τοῦ πολιτισμοῦ ἐν γένει, καί ν' ἀποσυρθεῖ στή ζοφερή περιοχή τῶν νοσηρῶν διαθέσεων καί τῶν ἀποιαλυψιακῶν προφητειῶν. Τέτοιες τάσεις, πού προέρχονται άμιεσα άπό τόν λογοτεχνικό-καλλιτεχνικό μοντερνισμό, διόλου δέν ἀπουσιάζουν ἀπό τήν καλλιτεχνική καί πρό παντός ἀπό τή λογοτεχνική μεταπολεμική παραγωγή (ἀπεναντίας, έκπροσωποῦνται ἀπό ἔργα ὑψηλῆς ποιότητας), παράλληλα μ' αὐτές ἀναπτύσσεται δμως δλο καί ὁρμητικότερα ἡ μεταμοντέρνα πρωτοπορία, προβάλλοντας μιά στάση πού θά μπορούσαμε νά τήν δνομάσουμε χαρούμενο μηδενισμό. Ό,τι γιά τόν μοντερνισμό ήταν άπώλεια, έμφανίζεται έδῶ ὡς ἀπελευθέρωση ἡ ὡς εύχαιρία, πρό παντός ὅμως ἀπορρίπτεται ὁλότελα ἡ παλιά ἱεραρχία τῶν ἀξιῶν, στήν όποία παρέμενε έγκλωβισμένος ο μοντερνισμός ἀκριβῶς μέ τίς διαμαρτυρίες του, και άπαιτεϊται μιά άνάπτυξη της δημιουργικότητας πού να καταφάσκει τή ζωή πέρα ἀπ' τό καλό καί τό κακό. Δέν χρειάζεται να έξηγήσουμε ίδιαίτερα ποιά είναι ή σχέση άνάμεσα στή

στάση τούτη καί στόν ήδονισμό ή στόν πλουραλισμό τῶν ἀξιῶν πού εἶναι ἀπαραίτητος γιά τή λειτουργία τῆς μαζυόῆς δημοκρατίας.

Τό ένιαιο μέτωπο της μεταμοντέρνας καί της παλαιάς πρωτοπορίας ένάντια στόν λογοτεχνικό-καλλιτεχνικό μοντερνισμό έκτείνεται δμως καί σ' έναν ἀκόμα σημαντικό τομέα. "Ετσι, άποκρούεται άπό κοινοῦ ὁ φορμαλισμός τοῦ μοντερνισμοῦ, δηλαδή ή βούλησή του νά διασώσει την τελειότητα της μορφής και την αύτονομία της τέχνης, νά διαφυλάξει τίς μορφολογικές παραδόσεις μέσα στήν τέχνη καί νά μετατρέψει τήν τέχνη σε πύργο ἀπό έλεφαντόδοντο ή σε ζεστό, ἄν καί πικρό, καταφύγιο σ' ἐποχή μεγάλης ἀνθρώπινης χρείας. Στόν φορμαλισμό μ' αὐτήν τήν εύρεία έννοια άντιπαρατίθεται τώρα, πάνω στά ίχνη της πρωτοπορίας, το αίτημα της ριζυής άποχοπης άπο χάθε παράδοση καί μορφή καθώς καί μιᾶς νέας άρχῆς, αἴτημα τοῦ ὁποίου ή νομιμότητα άντλεϊται άπό τή σουρρεαλιστική άντίληψη γιά τό προβάδισμα τοῦ συνειρμικοῦ καί ἀσυνείδητου ή αὐθόρμητου στοιχείου μέσα στήν καλλιτεχνική δραστηριότητα αύθορμητισμός άπό τήν πλευρά τοῦ καλλιτέχνη σημαίνει δμως ἀποσπασματικότητα, τυχαία διάταξη της μορφής ή και άμορφία ἀπό τήν πλευρά τοῦ καλλιτεχνήματος. Ή μεταμοντέρνα πρωτοπορία στρεφόταν δμως ένάντια στόν μοντερνιστικό φορμαλισμό δχι άπλῶς ἐξ αἰτίας τῆς προγραμματικῆς της στήριξης στήν πολαιά πρωτοπορία: τή θεωρητική ούτή συμφωνία τήν ξικαναν ύπόθεση πολύ συγκεκριμένη καί ἐπίκαιρη οἱ δικές της χοινωνικές προϋποθέσεις καί οἱ ίδιαίτερες συνθήκες τής γένεσής της. Η μεταμοντέρνα πρωτοπορία έμφανίσθηκε μέσα σέ κοινωνικές συνθήκες, οἱ ὁποῖες ἔδιναν καινούργια ἔμφαση, καί συνάμα ἀπτές δυνατότητες πραγμάτωσης, στό παλαιό αίτημα της πρωτοπορίας για κατάργηση τῆς διαφορᾶς ἀνάμεσα σε ἀνώτερη καί κατώτερη τέχνη καί γιά αφομοίωση τής τέχνης από τή ζωή. Μόνον ή έξισωτυκή, κινητική καί μαζικά καταναλωτική μαζική δημοκρατία μπορούσε νά ένστερνισθεί τά συνθήματα της πρωτοπορίας, ύποτάσσοντάς τα ταυτόχρονα στή λογική της δικής της λειτουργίας. Μ' αὐτό δέν έννοοῦμε ἀπλῶς, καί γενικά, ὅτι σέ μιά τέτοια κοινωνία εὐδοκιμεῖ εὐκολότερα ἡ περιφρόνηση της παράδοσης η ή λατρεία της χίνησης, της δυναμικής χαί τοῦ αύθορμητισμοῦ, άλλά ἐπίσης, καί πιό συγκεκριμένα ἀκόμη, ὅτι οἱ μηχανισμοί της μαζυής κατανάλωσης δημιούργησαν τούς δρους, υπό τούς όποίους τά πνευματικά προϊόντα τῆς παλαιᾶς, πρό παντός όμως τῆς μοντέρνας πρωτοπορίας, μέ μερικές άβαρίες καί μερικούς έκχυδαϊσμούς, μπορούσαν να βρούν τόν δρόμο για να μπούν στίς νοητικές και αντιληπτικές συνήθειες πλατειών μαζών. Ἡ μαζική κατανάλωση συντελεϊται μέσω τῆς μαζικής διαφήμισης, τῆς ρεκλάμας και τῶν πλοκάτ, δηλαδή μέσω εἰκόνων και γραφικών σχεδίων, ὅπου οἱ ἐμπνεύσεις, οἱ ἰδέες και τὰ στερεότυπα τῆς πρωτοπορίας τίθενται στήν ὑπηρεσία τῆς ἀγορᾶς. Μιά κοινωνία, πού συνεχῶς χρειάζεται γρήγορη και τελεσφόρα ὑποβολή σέ εἰκόνα και λόγο, δέν μπορεῖ νά ἀγνοήσει τόν συνειρμικό, κοφτό και ἐμφατικό τρόπο ἔκφρασης τῆς πρωτοπορίας.

Χάρη στήν ἄμεση ή ἔμμεση σύνδεσή της μέ ζωτικές άνάγκες τῆς μαζυτής δημοκρατίας, ή μεταμοντέρνα πρωτοπορία κέρδισε τόν άγώνα της ένάντια στόν φορμαλισμό τοῦ λογοτεχνικοῦ-καλλιτεχνικοῦ μοντερνισμοῦ καί ἐπικράτησε. Οἱ αἰσθητικές μέριμνες καί ἐπιφυλάξεις μέ τήν παλαιά έννοια παραμερίσθηκαν κατά μέγα μέρος, τό Kitsch καί τό άφελές άποχαταστάθηκαν χι οἱ χαλλιτέχνες έντάξανε στά έργα τους μοτίβα της λαϊκής φιλολογίας ή των εἰκονογραφημένων περιοδικών. Θά μπορούσαμε νά ἰσχυρισθοῦμε μέ κάποια ὑπερβολή ὅτι ὁ λογοτεχνικός-καλλιτεχνικός μεταμοντερνισμός δέν είναι τίποτε άλλο παρά ή πρωτοπορία (καί έν μέρει ὁ μοντερνισμός) πού έχει μεταμορφωθεῖ σέ Kitsch έν πάση περιπτώσει δέν ήταν σύμπτωση τό ότι άκριβῶς σ' αύτές τίς δεκαετίες συζητήθηκε τόσο συχνά και έντονα τό πρόβλημα τῶν σχέσεων ἀνάμεσα σέ τέχνη καί μαζική κουλτούρα. Στό φαινόμενο της Pap Art γίνανται πρόδηλες καί οἱ δύο βασικές ὄψεις τοῦ προβλήματος της τέχνης μέσα στή μαζικά καταναλωτική μαζική δημοκρατία. Αφ' ένος έδω έγινε ή προσπάθεια να καλυφθεϊ το χάσμα ανάμεσα σέ αίσθητικό καί μή αίσθητικό, έξοχο καί τετριμμένο στοιχεῖο ἀφ' ἐτέρου περιγράφηκε κατά προτίμηση ὁ κόσμος τῆς κατανάλωσης καί τῶν καταναλωτικῶν ἀγαθῶν, δηλαδή ἀντικείμενα, τά ὁποῖα εἶναι βέβαια οἰκεῖα καί ἀνήκουν στό καθημερινό περιβάλλον τοῦ σημερινοῦ άνθρώπου, άλλά όταν άποκόπτονται άπό τό περιβάλλον αύτό καί παρασταίνονται μεμονωμένα διεκδυιούν τήν άξία τοῦ τυπικοῦ καί πᾶνε νά ποῦνε κάτι γιά τίς συνθήκες τής σύγχρονης μαζικής ζωής. 'Ο νηφάλιος πραγματισμός της παρουσίασης θυμίζει τά ντανταϊστυά ready made καί ταυτόχρονα ὑποδηλώνει ὅτι ἡ ἐξωτερυκή καί ἡ καλλιτεχνική πραγματικότητα καλύπτονται άμοιβαΐα καί δλότελα, ὅτι τά πάντα μπορούν νά γίνουν τέχνη ή μᾶλλον είναι τέχνη. Η θεώρηση τῶν άντικειμένων τοῦ κόσμου τῆς κατανάλωσης ὡς καλλιτεχνημάτων καί

ἡ κατάργηση τῆς τέχνης μέ τήν ἀστική ἔννοια τοῦ ὅρου ἀποτελοῦν τίς δύο ὅψεις τοῦ ἴδιου νομίσματος. Ἡ καλλιτεχνική εὐαισθησία μπορεῖ τώρα νά ἀναφέρεται στὰ πάντα καί νά ἐνεργοποιεῖται σέ κάθε πλαίσιο, κάνοντάς το ὅμως αὐτό σχετικοποιεῖ τόσο τή σημασία τοῦ ἀντικειμένου ὅσο καί τήν ἐκάστοτε ἐπιλογή της, βλέπει τή σχέση της μέ τόν κόσμο καί μέ τόν ἐσυτό της ὡς παιγνίδι καί ξεχνᾶ ἐντελῶς τήν ἀστική σοβαρότητα. Σέ τούτη τή διασταύρωση τῆς Pop Art καί τῆς πρωτοπορίας βρίσκεται ὁ πυρήνας τοῦ μεταμοντερνισμοῦ ὡς συνδυαστικῆς, ἡ ὁποία παρακάμπτει ἀμέριμνα τόν ἀστικό αἰσθητικό κανόνα καί στρέφεται πρόσχαρα πρός τήν καθημερινή ζωή τῆς μαζικῆς δημοκρατίας. Τό merveilleux quotidien, στό ὁποῖο οἱ σουρρεαλιστές στήριζαν τήν καλλιτεχνική νομιμοποίηση τοῦ τετριμμένου καί κοινότοπου, ξεθωριάζει ἐν μέρει, ὁμως ἐξανιολουθεῖ νά παραμένει κάπου στό

ση τῆς ἔννοιας τοῦ καλλιτεχνήματος διευρύνεται ἔτσι ὁ κόσμος τῶν ἐμπορευμάτων· σέ μιά πραγματικότητα, τῆς ὁποίας ὁ χαρακτήρας προσδιορίζεται ἀπό τίς μάζες τῶν ἐμπορευμάτων, ἡ ὁλοκληρωτική ἀπορρόφηση τῆς τέχνης ἀπό τἡν πραγματικότητα τελικά θά πρέπει νά ἰσοδυναμεῖ μέ τήν ὁλοκληρωτική μετατροπή τῆς τέχνης σέ ἐμπόρευμα. Φθάνουμε ἔτσι στήν πρακτική ἐφαρμογή τοῦ παλαιοῦ αἰτήματος τῆς πρωτοπορίας γιά κατάργηση τῆς τέχνης ἡ γιά ταύτιση τῆς τέχνης μέ τἡ ζωή. ᾿Από κοινωνιολογική ἄποψη, στό αἴτημα τοῦτο ἐκφράσθηκε ἡ μαζικοδημοκρατική ἐπιθυμία ἰσοπέδωσης ὅλων τῶν ἰδεατῶν βαθμίδων δικαιοδοσίας, οἱ ὁποῖες στήν ἀστική-προδημοκρατική ἐποχή φαίνονταν ἐν μέρει ν᾽ ἀντικατοπτρίζουν καὶ ἐν μέρει νά ἐπιρρώνουν τίς κοινωνικές διαφορές καὶ διαβαθμίσεις οἱ ἱεραρχίες στόν χῶρο τῆς τέχνης ὀφείλουν τώρα νά γκρεμισθοῦν μέ τἡν ἴδια ἔννοια καί

τήν ίδια συνέπεια δπως καί οἱ ἱεραρχίες μέσα στήν κοινωνία. 'Από

αἰσθητική ἄποψη, πάλι, τό παραπάνω αἴτημα στρεφόταν ἐνάντια στόν φορμαλισμό τοῦ λογοτεχνικοῦ-καλλιτεχνικοῦ μοντερνισμοῦ, ὁ ὁποῖος έν τῷ μεταξύ είχε περιβληθεί τό φωτοστέφανο τοῦ κλασσικοῦ καί θεωρούμενος από μακριά ξιμοιαζε νά χάνει οὐσιώδεις παραχωρήσεις στήν άστική αἰσθητική ἀντίληψη. Τοῦτο ἀποτελοῦσε βέβαια ὀπτική ἀπάτη, ώστόσο παραμένει γεγονός ότι ἡ μεταμοντέρνα πρωτοπορία, μέσα στό έμπνεόμενο άπό τήν πολιτισμυκή ἐπανάσταση μένος της ένάντια στήν παράδοση καί στό κατεστημένο, δέν είχε ούτε χρόνο ούτε καί διάθεση γιά παρόμοιους διαφορισμούς. Έν πάση περιπτώσει ήθελε νά καταπολεμήσει κάθε άντίληψη γιά τήν τέχνη ή όποία έδραζόταν σέ έξαντικειμενικεύσεις: ούτε τό ἐπί μέρους καλλιτέχνημα ἀποτελεῖ αύτόνομο άντικείμενο, τό όποιο ὁ θεατής άτενίζει μέ σέβας καί δέος, ούτε ὁ κόσμος τῆς τέχνης στό σύνολό του ἔναν ξεκομμένο τομέα, ἡ άντωκειμενική ὑπόσταση τοῦ ὁποίου γίνεται ὁρατή σέ ὁρισμένους τόπους καί θεσμούς, δπως είναι λ.χ. τά μουσεΐα. Τά καλλιτεχνήματα δφειλαν τώρα να γίνονται ένα μέ τή γύρω τους πραγματικότητα καί νά φυτρώνουν έξ ίσου φυσικά όπως τά μανιτάρια μέσ' άπό τό χῶμα, ένω ὁ καλλιτέχνης ὄφειλε ἀπό τήν πλευρά του νά έγκαταλείψει τίς πόζες τοῦ μοναχικοῦ μυημένου ή τοῦ ἐκλεκτοῦ καί νά ταυτισθεῖ μέ τό κοινό του. Καθώς ή αἰσθητική μετατρέπεται σέ καθημερινότητα καί ή καθημερινότητα σέ αἰσθητική, ὁ καθένας μπορεῖ νά εἶναι καλλιτέχνης, άφοῦ οἱ ἰδιότητες καί οἱ προϋποθέσεις γιά τή δημιουργία καλλιτεχνημάτων μέ τήν καινούργια εύρεία έννοια τοῦ ὅρου βρίσκονται λίγο-πολύ στήν κατοχή όλων τῶν ἀνθρώπων, ήτοι διαφέρουν ούσιαστικά ἀπό ἐκεῖνες, μέ τίς ὁποῖες ἔπρεπε νά εἶναι προικισμένος ὁ ίδιοφυής μάστορης, καί μόνον αὐτός.

Μολονότι τούτη ή ἀντίληψη γιά τήν τέχνη φαίνεται νά ἐπιβάλλει στόν πρωτοποριακό καλλιτέχνη μετριοφροσύνη ὅσον ἀφορᾶ στόν ἑαυτό του καί στό ἔργο του, ὅπως ἄλλωστε καί ὁ ίδιος τονίζει συχνά καί μᾶλλον ἐπιδευκτικά, ὡστόσο τοῦ παρέχει καί πάλι μερικές διεξόδους γιά νά ὑαινοποιήσει τήν αὐταρέσκειά του. "Αν κάθε ἀντικείμενο μπορεῖ κατ' ἀρχήν νά εἴναι ἤ νά γίνει τέχνη κι ἄν ἐπομένως ἡ τέχνη δέν εἴναι δυνατόν νά ὁρισθεῖ μέ βάση τό ἀντικείμενο καί τήν εἰδοποιό ὑφή του, τότε —καί ἐν ὅσω τουλάχιστον δέν θεωροῦν ὅλοι οὶ ἄνθρωποι τόν ἑαυτό τους ὡς καλλιτέχνη οὕτε καί ἀσκοῦν ὅλοι καλλιτεχνικές δραστηριότητες— ὡς τέχνη πρέπει νά θεωρηθεῖ ὅ,τι κάνουν ὅσοι ἀναγνωρίζονται ὡς καλλιτέχνες ἀπό τόν ἐαυτό τους καί ἀπό τούς (πλείστους)

άλλους άνθρώπους. Μετά τήν ἔκλειψη τῆς τεχνοτροπίας, τό ζήτημα της τέχνης παύει να είναι ζήτημα τεχνοτροπίας πού μπορεί να κριθεί λίγο-πολύ ἀντικειμενικά καί γίνεται ζήτημα τοῦ καλλιτεχνικοῦ ὑποκειμένου, ήτοι του τρόπου ζωής του χαλλιτέχνη. "Αν προηγουμένως ένδιέφερε πάνω ἀπ' δλα τό καλλιτέχνημα ώς ἔτοιμο ἀποτέλεσμα, δηλαδή ώς χρυστάλλωση μιᾶς προσπάθειας καί μιᾶς τεχνοτροπίας, τώρα στό ἐπίκεντρο τῆς προσοχῆς μπαίνει ἡ διαδικασία τῆς δημιουργίας του, ή ἀναζήτηση ἀποκτᾶ περισσότερη σπουδαιότητα ἀπό τήν άνακάλυψη καί τά προσωπικά κίνητρα φαίνονται σημαντικότερα άπό τήν άπρόσωπη έξαντικειμενίκευσή τους. Προσδοκάται ότι ὁ καλλιτέχνης μέσα στήν πορεία της έργασίας του θά φέρει στήν έπιφάνεια δλόκληρο τό έγώ του μέ όλες του τίς δυνάμεις καί τίς άδυναμίες, ότι δηλαδή, στόν τομέα του καί μέ τόν τρόπο του, θά σβήσει τή διαχωριστική γραμμή ἀνάμεσα σέ δημόσιο καί σέ ίδιωτικό. Ἡ γνησιότητα τοῦ καλλιτεχνήματος δέν μετριέται πρωταρχυκά μέ κριτήριο τήν ίκανότητα τοῦ καλλιτέχνη νά κοσκινίσει τό συμβεβηκός στό φῶς τοῦ ούσιώδους καί να ύποτάξει τό μέρος στό "Όλο, παρά μάλλον μέ κριτήριο τό έαν ὁ καλλιτέχνης ένήργησε ή όχι αὐθόρμητα καί ὡς ὁλότμητος ἄνθρωπος. Μέ άλλα λόγια ὁ καλλιτέχνης κάνει μιά βαθύτατα προσωπική έξομολόγηση καί, καθώς έτσι άπευθύνεται στούς άλλους, ζητᾶ τόν διάλογο μαζί τους καί έρμηνεύει τόν άνοιχτό χαρακτήρα τοῦ έργου του ώς ἄνοιγμα διαλογικών δυνατοτήτων ή λογική ἀπόληξη της σύλληψης τοῦ καλλιτεχνήματος ώς διαδικασίας είναι, ἐκτός ἀπό τήν άμεση θεματοποίηση τούτης τῆς διαδυασίας (εἴτε στό κύριο έπίπεδο τοῦ καλλιτεχνήματος είτε σ' ένα μεταεπίπεδο), ή συμμετοχή στό καλλιτέχνημα καί έκείνων, στούς όποίους τό καλλιτέχνημα άρχικά άπευθύνεται καί οὶ όποῖοι τώρα καλούνται νά συνεργήσουν σ' αὐτό. Μερικές φορές ή συνύφανση της τέχνης μέ την ύποκειμενικότητα τοῦ καλλιτέχνη ώθεϊται σέ τέτοια άκρα καί νοεϊται τόσο στενά, ώστε ό χαλλιτέχνης παραιτεῖται έντελῶς ἀπό τή δημιουργία τοῦ χαλλιτεχνήματος καί έκφράζει τή βιοτική του στάση ή τή συναισθηματική του κατάσταση έντελῶς ἄμεσα καί αὐθόρμητα μέ χειρονομίες ή κινήσεις. 'Η Body Art καί το Happening γνώρισαν δόξες μετά τον δεύτερο παγκόσμιο πόλεμο καί κάτω ἀπ' αὐτές τίς προϋποθέσεις — κι είναι στ' άλήθεια εύγλωττο καί χαρωιτηριστοιό τό γεγονός ότι οἱ ἀπαρχές τους άνάγονται στήν χαλλιτεχνική θεωρία χαί πράξη της παλαιάς πρωτοπορίας.

'Η (ἐπιδιωκόμενη) συγχώνευση καλλιτεχνήματος καί περιβάλλοντος πάνω στήν προγραμματική βάση της κατάργησης της τέχνης πήρε, έκτος ἀπό τή μορφή τής ταύτισης τοῦ καλλιτεχνήματος μέ τό καταναλωτικό άντικείμενο, καί τή μορφή τῆς προσέγγισής του μέ τή σύγχρονη τεχνική. 'Η σχέση της μεταμοντέρνας πρωτοποριωσής τέχνης πρός τήν τεχνική μαρτυρεί τό ρίζωμά της στή συγκεκριμένη πραγματικότητα της μαζικής δημοκρατίας, ή όποια είναι άδιανόητη δίχως τεχνολογικά προηγμένη ύποδομή, καί συνάμα ένισχύει τούς δεσμούς της μέ τόν γνήσιο μαζικοδημοκρατικό κόσμο τῶν μέσων μαζυτής ένημέρωσης, τής ψυχαγωγίας καί τής διαφήμισης. Φανερώνεται μέ δύο τρόπους, δηλαδή μέ τή χρήση σύγχρονων τεχνικών μεθόδων γιά τήν κατασκευή τοῦ καλλιτεχνήματος καί μέ τήν έμφατική παρουσία εἰκόνων καί μοτίβων ἀπό τή σύγχρονη τεχνυκή μέσα στό ίδιο τό χαλλιτέχνημα. Η σύζευξη τῆς τέχνης μέ τήν τεχνυκή και ή άφομοιωσή της μέ μιά τεχνολογικά προηγμένη πραγματικότητα συμβαδίζουν βέβαια καί δίνουν στό μεταμοντέρνο πρωτοποριακό καλλιτέχνημα τήν έντονα άντιαστική έκείνη ήθυσή ούδετερότητα, πού προσιδιάζει σέ κάθε τεχνυκή κατασκευή. Στά λεγόμενα κινητικά καλλιτεχνήματα, τά όποϊα χρησιμοποιούν όπτικά καί ψευδαισθησιογόνα effets ή μηχανικά καί μηχανικά-όπτικά μέσα (Op Art κτλ.), ἐπιχειρήθηκε πέρα ἀπό τή χρήση της σύγχρονης τεχνυσής και ή ένεργή τους ένταξη στό περιβάλλον τους. 'Αλλά καί σέ περιπτώσεις δπου ή σύγχρονη τεχνική δέν χρησιμοποιήθηκε καθόλου ή πάντως δέν χρησιμοποιήθηκε σέ τέτοια έκταση, έγινε προσπάθεια νά έπεκταθεῖ τό εἰκαστικό ἔργο ώσπου νά συνενωθεῖ μέ τό τοπίο. Ἡ τέχνη καταργεῖται λοιπόν καθώς ὑπερπηδώνται συνεχώς τα παραδοσιακά της δρια. Αὐτό ἰσχύει γιά τά δρια άνάμεσα στό ἐπί μέρους καλλιτέχνημα καί στό τεχνικό ή φυσικό περιβάλλον, έξ ἴσου δμως καί γιά τά δρια ἀνάμεσα στίς τέχνες στήν τελευταία αὐτήν περίπτωση πρόκειται γιά φαινόμενα δπως ή λεγόμενη γλυπτοζωγραφική, δπου οἱ δύο αὐτές τέχνες ὑπάγονται σ' ἕναν κοινό παρονομαστή με ἀνάγλυφα καμωμένα ἀπό ἐτερογενῆ ὑλικά, ἡ δπως ή συναισθητική, ή όποία, συνεχίζοντας τόν φουτουριστικό πολύγραμμο λυρισμό, ἐπιχειρεῖ μιά σύζευξη ταυτόχρονων ἀντιληπτικῶν δεδομένων, δηλαδή πάει νά συνενώσει ήχητικές, χρωματικές καί όσφρητικές έντυπώσεις σέ μιά καί μόνη. Τέλος, ή κατάργηση τῆς τέχνης επιδιώκεται με τήν άναγωγή της στά άνόργανα-βιομηχανικά, άλλά ἐνίστε καί στά ὀργανικά ὑλικά, ἀπό τά ὁποῖα κατασκευάζεται

έκάστοτε τό καλλιτέχνημα. Έδῶ ὁ καλλιτέχνης ἐπιθυμεῖ νά παραμερίσει ὅλα, ὅσα ἔχουν νά κάμουν μέ τήν αἰσθητυκή, τήν ἱστορία τῆς τέχνης κτλ. καί ν' ἀποδεσμεύσει τήν ἐσώτερη ἐκφραστική δύναμη τοῦ ὑλικοῦ του. 'Αφοῦ πιά συνειδητοποιήθηκε ἡ ἐπιφανειακότητα καί ἡ χρεοκοπία ὅλων τῶν μορφῶν, ἐπιδιώκεται τώρα ἡ διείσδυση στά βάθη τῆς ὅλης γιά ν' ἀντληθεῖ ἀπό κεῖ τό αἰσθητικό ἡ ἰδεολογικό μήνυμα. Καθώς τό καλλιτέχνημα ἀνάγεται στό ὑλικό του, φαίνεται νά ἐκλείπει ἐντελῶς ἡ δημιουργική συμβολή τοῦ καλλιτέχνη, ὼστόσο αὐτή ἐμφανίζεται καί πάλι στήν ἐπιλογή καί τή διάταξη τοῦ ὑλικοῦ. Μόνη ἡ ἐπέμβαση τοῦ καλλιτέχνη δίνει στό ὑλικό τή δυνατότητα νά δείξει τόν ἐαυτό του καί ἔτσι νά ὑποδηλώσει καί κάτι ἄλλο.

Ή προγραμματική κατάργηση της τέχνης πρόσφερε νέες συνδυαστικές δυναιτότητες ή μαλλον έκαμε τήν έλεύθερη συνδυαστική αύτονόητη διαδυαισία κατασκευής καλλιτεχνημάτων, άδιάφορο πῶς αὐτά δρίζονταν ενώστοτε. Ἡ κατάργηση τούτη δέν ήταν παρά μιά εξάλειψη όρίων, ήτοι μιά αύξουσα άμορφία, ή όποία ἐπέτρεπε ή καί ένέπνεε εύκολες μεταβάσεις καί συνεχώς νέες συμπαραθέσεις σκόρπιων στοιχείων. Ή σχεδόν προπετής μεταμοντέρνα συνδυαστική αύθαιρεσία καταφαίνεται στόν ρόλο πού άποδίδουν πολλοί καλλιτέχνες στή σύμπτωση, δταν κατασκευάζουν τά έργα τους. Ή αύθαιρεσία τούτη έξηγεϊ τόν κατ' άρχήν άνοιχτό χαρακτήρα τοῦ καλλιτεχνήματος, τό δποΐο στήν άρχή του βρίσκεται άνάμεσα σέ ἄπειρες διαθέσιμες δυνατότητες, όμως μπορεί νά πραγματώσει μονάχα μερικές ό τρόπος, μέ τόν όποιο έπιχειρεί τούτη τήν πραγμάτωση, πρέπει νά μήν ὑποδηλώνει ούτε καί να συνεπιφέρει κάποια περιχαράκωση άπέναντι σέ δ,τι δέν πραγματώθηκε, παρά άντίθετα νά δείχνει πόσο προσωρινός, παροδικός καί σχετικός, δηλαδή πόσο άνοιχτός άπό τή φύση του είναι ο συνδυασμός πού προτιμήθηκε. Καί ἀνοιχτός γίνεται όλο καί περισσότερο, στόν βαθμό πού έγκαταλείπεται ή άναζήτηση ἔσχατων στοιχείων, ή όποια χαρακτήριζε τήν πρώτη μεγάλη φάση στήν ίστορία τοῦ λογοτεχνικοῦ-καλλιτεχνικοῦ μοντερνισμοῦ. Τώρα δέν συνδυάζονται άποκλειστικά ή κυρίως πρωτογενή στοιχεία, γιά νά σχηματισθούν άπ' αύτα έξ ίσου στοιχειωκές όσο και άμεγεῖς δομές, άλλα ὁ συνδυασμός μπορεί να συμπεριλάβει τα πάντα, δσα άρέσουν ή ἔρχονται τή στιγμή εκείνη στόν καλλιτέχνη. Τοϋτο σημαίνει ότι στόν συνδυασμό μποροϋν νά ένταχθοῦν και όλοκληρα σύνθετα κομμάτια, τά όποῖα ἴσως και νά λαμβάνονται ἀπό ἐντελῶς διαφορετικά αἰσθητικά καί κοσμοθεωρητικά

μορφώματα. Έτσι, μερικές φορές χρησιμοποιούνται έκ νέου στοιχεία διόλου μοντέρνα ή πρωτοποριακά, όμως αὐτό δέν ἀποτελεί οὕτε νοσταλγία γιά τό παρελθόν οὕτε σεβασμό γιά τήν παράδοση, παρά συνδυαστική αὐθαιρεσία, ἡ ὁποία δέν διστάζει νά ἀποσπάσει τά πάντα ἀπό τήν ἀρχική τους συνάφεια καί νά τά ἐνσωματώσει σ' ἐναν ἀνοιχτό συνδυασμό ὡς ἀδέσμευτα στοιχεία. Τεχνοτροπίες, ἐμπνεύσεις καί ὑλικά διασταυρώνονται ἀδιάκοπα, καί στή διασταύρωσή τους γεννιέται τό καλλιτέχνημα — γεννιέται δηλαδή μέ φόντο ὁλόκληρη τήν καλλιτεχνική σκηνή καί ὅχι ἀναγκαῖα ἐντός τῶν ὁρίων ὁρισμένης κατεύθυσης ἡ σχολῆς. Πράγματι, ἡ ἀπόλυτη κυριαρχία τῆς συνδυαστικῆς δέν ἐπιτρέπει τή διαμόρφωση καί τή διαδοχή ἐδραίων καί διαρκῶν τεχνοτροπιῶν καί ρευμάτων. Ἡ γενική ἐντύπωση πού δημιουργεῖται ἔτσι είναι ἡ ἐντύπωση μιᾶς στασιμότητας μέσα στήν κίνηση, μιᾶς ἐπανάληψης τοῦ γενικοῦ μέσα στή συνεχή ἀλλαγή τοῦ μερικοῦ.

'Εξηγήσαμε ήδη γιατί οι προβληματισμοί της μεταμοντέρνας πρωτοπορίας γύρω ἀπό την ἀφομοίωση τῆς τέχνης μέ τη ζωή ἀναγκαστικά ἀπολήγουν στήν προβληματική τῆς μαζικῆς κουλτούρας ἤδη ἡ ίδιαίτερη θέση τούτης τῆς τελευταίας μέσα στά πνευματικά ἐνδιαφέροντα τοῦ λεγόμενου μεταμοντερνισμοῦ ἀποτελεῖ ἄλλωστε εὔγλωττη ένδειξη τοῦ χαρακτήρα του ὡς ἰδεολογίας τῆς μαζικῆς δημοκρατίας. Στήν ήδονιστική θεμελιώδη στάση τῆς μαζικῆς δημοκρατίας ή μεταμοντέρνα πρωτοπορία άνταποκρίθηκε μέ τόν ριζικό έξοβελισμό τοῦ ήθικοῦ στοιχείου και ἐπίσης μέ τήν ἐπιδεικτική ὁμολογία πίστεως πρός τόν πλουραλισμό καί συνάμα τήν προαιρετικότητα τῶν ἀξιῶν. Η κατάργηση της τέχνης, ή όποία πρωκτυώ ἀπέληξε στήν ταύτιση τῆς τέχνης μέ τήν ὑποκειμενικότητα τοῦ καλλιτέχνη, ἦταν κι αὐτή μιά παραλλαγή τῆς αὐτοπραγμάτωσης, ὅπως τήν ἐννοοῦσε ἡ πολιτισμική έπανάσταση, έφ' όσον ή άμεση καί ύφολογικά άδέσμευτη έκφραση τοῦ 'Εγώ πῆρε τό προβάδισμα ἀπέναντι στίς ἀξίες τῆς πειθαρχημένης μορφής και τής αὐτοπειθάρχησης τοῦ καλλιτέχνη. Η καταναλωτυκή χουλτούρα της μαζυτης δημοχρατίας μπόρεσε δμως νά έκλαϊκεύσει σέ τέτοια ἔκταση καί νά χρησιμοποιήσει γιά τούς δικούς της σκοπούς δσες μορφικές δυνατότητες της πρόσφερε ή πρωτοπορία, έπειδή ώς χύριο μέσο ἔχφρασης καί ἐπικοινωνίας ἔχει τήν εἰκόνα. Ἐδῶ δέν πρόκειται άπλως γιά την υίοθέτηση βασικών μοτίβων της πρωτοπορίας στό πλαίσιο τῆς διαφήμισης κτλ., ἀλλά γιά μιά σχέση πολύ βαθύτερη, ή όποια αναφέρεται στήν ίδια τήν ύφή τῆς σκέψης και τῆς αντίληψης

τοῦ κόσμου. Σέ ἀντίθεση μέ τήν ὑποχρεωτική συνέχεια καί συνοχή τῆς γραφής, ή όποία μονάχα έτσι μπορεί να κάμει μιά πλήρως κατανοητή άνουκοίνωση, ή εὐκόνα μπορεῖ νά ἀποσπασθεῖ κατ' ἀρέσ.: εια ἀπό τή συνάφειά της καί νά τοποθετηθεί δίπλα σέ άλλες είκονες γιά ν' άποτελέσει μαζί τους μιά διακεκομμένη, άλλά ύποβλητική σειρά. 'Η ύποβολή ἐπιτυγχάνεται μέ ἕναν συνδυασμό εἰκόνων, ὁ ὁποῖος ἀκολουθεῖ τήν άπόσπασή τους ἀπό τήν άρχυκή τους συνάφεια. Ἡ ἐπικράτηση τῆς εἰκόνας ώς κύριου μέσου ἐπικοινωνίας παγιώνει τήν ἀσυνέχεια τῆς καθημερινής κοσμοεικόνας καί συνάμα τήν έντύπωση ότι τούτη έδῶ διαμορφώνεται ώς προϊόν έμπνεύσεων τῆς στιγμῆς, αὐτοσχεδιασμῶν καί συνδυασμών όρισμένων ύποκειμένων, τά όποῖα θέλουν έτσι νά έκφρασθούν. Ή παρατεινόμενη παράλληλη ύπαρξη γραφής καί εἰκόνας δέν άλλάζει πολλά πράγματα στό γεγονός τοῦτο. Γιατί στόν βαθμό πού ή γραφή άσκεῖ ἐπίδραση σέ μεγάλες ἀνθρώπινες μάζες, μετατρέπεται καί ή ίδια σ' ένα είδος είκονας, δηλαδή στήν όπτικά ή άκουστικά ύποβλητική λέξη, ή όποία κατά βάση ἐσοδυναμεῖ μ' ένα σῆμα ή σημείο. 'Από εἰκόνες καί ἀπό γλωσσικά σημεία συνίσταται ή ἀσυνεχής ροή τῶν εἰδήσεων, ἡ ὁποία κατακλύζει κάθε λεπτό τήν κοινωνία τῆς μαζυτής δημοκρατίας ώς κοινωνία πού κυριολεκτικά ζεῖ ἀπό τήν πληροφορία. Βέβαια θά ὑπερβάλαμε πολύ ἄν θά θέλαμε νά ἀναγάγουμε τόν μεταμοντερνισμό στήν άνάπτυξη καί στήν έπιρροή τής κουλτούρας πού συνυφαίνεται μέ τά μαζικά μέσα ένημέρωσης, άφοῦ καί τούτη έδῶ ήταν δυνατή μονάχα μέσα στίς συνθήκες της μαζυτής δημοκρατίας κι έπί πλέον προϋπέθετε μιάν όπτυκή, τήν όποία είχαν προετοιμάσει ήδη δ λογοτεχνικός-καλλιτεχνικός μοντερνισμός καί ή παλαιά πρωτοπορία. 'Ωστόσο δέν ύπάρχει άμφιβολία ότι ή χρήση της εἰκόνας καί της γραφής στή σημερινή μαζυκή δημοκρατία άνταποκρίνεται στόν τρόπο σκέψης, τοῦ ὁποίου τή διάδοση ἐπιβοήθησε ἔντονα ἡ μεταμοντέρνα πρωτοπορία, μολονότι στόν δρόμο πρός τίς μάζες άναγκαστικά θυσιάσθηκαν κάποιες καλλιτεχνικές ριζοσπαστικότητες, μυστικοποιήσεις ή λεπτότητες.

Ή κυριαρχία της εἰκόνας ἀποτελεῖ ἔποψη καί συνάμα κινητήρια δύναμη τοῦ ἐκδημοκρατισμοῦ της κουλτούρας. Ἡ εἰκόνα φαίνεται γενικά κατανοητή καὶ ἄμεσα ἐρμηνεύσιμη, μπορεῖ λοιπόν ν' ἀπευθυνθεῖ στίς μάζες χωρίς νά χρειάζονται εἰδήμονες διαμεσολαβητές. Τοῦτο ἀνταποκρίνεται στό θεμελιώδες ἐξισωτικό αἴσθημα της μαζικής δημοκρατίας, τό ὁποῖο ἐμφανίζεται καί στόν τομέα της κουλτούρας τόσο

ίσχυρότερο, όσο περισσότερο ὁ ἐλιτισμός τοῦ λογοτεχνικοῦ-καλλιτεχνικοῦ μοντερνισμοῦ καί ἡ προκλητική οἵηση τῆς παλαιᾶς πρωτοπορίας άναιγκαστικά ύποχωροῦν μπροστά στίς πραγματικότητες τῆς μαζικής κουλτούρας. "Αν μεταφερθεί στόν χώρο τής κουλτούρας, ή έξισωτική άρχή σημαίνει ότι όλοι μπορούν καί όφείλουν νά μετέχουν στά πολιτισμικά άγαθά, όπως άκριβῶς θά μπορούσε καί θά όφειλε νά συμβαίνει καί προκειμένου γιά τά καταναλωτικά άγαθά, 'Η άναγωγή τοῦ πολιτισμικοῦ ἀγαθοῦ σέ καιταναλωτικό ἀγαθό ὑπηρετεῖ τόν ἐκδημοχρατισμό με τή διπλή έγνοια, δτι κάνει τά πολιτισμικά άγαθά έξ ἴσου προσιτά ὅσο καί τά καταναλωτικά καί ὅτι χαλαρώνει ἡ παραμερίζει έντελῶς τήν ἱεραρχία τῶν ἀγαθῶν γενικά κι ἐπομένως καί τήν **ἱεράρχηση τῶν καταναλωτῶν. Προσιτό γίνεται ὅμως τό πολιτισμικό** άγαθό ύπό διττή ἔποψη: ἐπειδή βρίσκεται στό πλαίσιο τοῦ οἰκονομικά έφυστοῦ καί ἐπειδή δέν ξεπερνά τίς πνευματικές δυνατότητες τοῦ ἀτόμου. Μέ τήν αὐτοπεποίθηση πού ἐν τῷ μεταξύ τόν χαρακτηρίζει, ο καταναλωτής κλίνει πρός την αντίληψη ότι τά πάντα είναι κατ' άρχήν κατανοητά, άρκει νά λέγονται «ἀπλά» και χωρίς ἐλιτίστικες μυστικοποιήσεις ή τριχοτομίες έτσι αύξάνει ή γενική προθυμία νά προάγεται ή ταχεία κατανόηση τῶν πάντων μέ τήν ἀναγωγή τοῦ έκάστοτε ζητήματος σέ χτυπητές κι έντυπώσιμες φράσεις καθώς καί μέ τήν άνταμοιβή τῶν δημιουργῶν αὐτῶν τῶν φράσεων ἀπό τά μέσα μαζικής ἐνημέρωσης. Τή διάδοση τέτοιων συνήθειῶν τῆς σκέψης τήν έπιβοηθοῦν βέβαια καί τά λεγόμενα τῆς πρωτοπορίας γύρω ἀπό τήν ἐπιθυμητή, ἄν ὄχι ήδη πραγματική, ἔκλειψη τῶν διαφορῶν ἀνάμεσα σέ καλλιτέχνη καί κοινό ή ἀνάμεσα σέ ἀνώτερη καί τετριμμένη τέχνη, γύρω ἀπό τίς καλλιτεχνικές κλίσεις ὅλων τῶν ἀνθρώπων κτλ. λεγόμενα πού κι άπ' αὐτήν τήν ἄποψη ἔχουν συγκεκριμένο μαζικοδημοχρατικό περιεχόμενο.

Παρατηρητές ή καί πρωταγωνιστές τής πολιτισμικής σκηνής, οί ὁποῖοι γαλουχήθηκαν μέ τό ἀστικό πνεῦμα ή παραμένουν πιστοί στόν αἰσθητικισμό καί στόν φορμαλισμό τοῦ λογοτεχνικοῦ-καλλιτεχνικοῦ μοντερνισμοῦ, συχνά ἐγείρουν ἐνάντια στή μεταμοντέρνα πρωτοπορία καί στή μαζική κουλτούρα τή μομφή ὅτι ἐκχυδαίζουν καί τελικά καταστρέφουν τόν πολιτισμό γενικά. Είναι προφανές ὅτι σ' αὐτήν τή μομφή καί τήν ἔγνοια λανθάνει μιά πολεμική αἰχμή: ἡ ἕννοια τοῦ πολιτισμοῦ, μέ βάση τήν ὁποία διατυπώνονται τέτοια ἐπιχειρήματα, συνδέεται μέ μιά κανονιστική ἀντίληψη καί γι' αὐτό δέν δέχεται καμμιά άλλη ἰσότιμα δίπλα της. Είναι άναμφισβήτητο ότι τά πολιτισμικά άγαθά στόν δρόμο τους πρός τίς πλατειές μάζες συρρυανώνονται σέ στερεότυπα φτωχά άπό μορφυκή ἄποψη καί ρηχαίνουν άπό τήν ἄποψη τοῦ περιεχομένου. `Ωστόσο στήν ἀπαισιόδοξη ἀντίληψη γιά τή γενική πορεία του πολιτισμου, ή όποία έπυαλεϊται τέτοιες διαπιστώσεις, μπορούν ν' άντιπαρατηρηθούν δύο πράγματα. Πρώτον, δέν διασκευάζονται έτσι όλα τά πολιτισμικά άγαθά προκειμένου νά καταναλωθοῦν άπό τίς μάζες πάρα πολλά — ἀνάμεσά τους καί πολλά ἔργα τῆς πρωτοπορίας - δέν είναι κάν δυνατόν νά έκλαϋκευθοῦν καί στό σύνολό τους συνιστοῦν τήν τουλάχιστον ἐν μέρει κλειστή κουλτούρα τῶν λίγο η πολύ μυημένων, η όποια τραβάει τόν δρόμο της άνεξάρτητα άπό τά δσα συμβαίνουν καθημερινά στόν χώρο της μαζυτης κουλτούρας. Έδω είναι ἀπολύτως δυνατές ύψηλές καί ΰψιστες ποιοτικές ἐπιδόσεις άλλωστε δέν ύπάρχουν ένδείξεις όποιασδήποτε έξασθένισης ή μείωσης τῆς πολιτισμικῆς παραγωγῆς ίδιαίτερων ἀπαιτήσεων στόν αἰώνα μας σέ σύγκριση μέ όλους τούς προηγούμενους. Ἡ μαζική κουλτούρα δέν κερδίζει δσους ἀποτελοῦν τό κοινό τῆς κουλτούρας μέ τήν παλιά ἕννοια, παρά ώς έπί το πλεϊστον άνθρώπους, οί όποιοι ώς τότε τρέφονταν μέ στοιχειώδη πνευματική τροφή ή καί δέν χρειάζονταν τέτοια, καί τῶν ὁποίων ἡ συμμετοχή στή μαζυκή κουλτούρα ήδη γι' αὐτόν τόν λόγο δέν μπορεῖ νά σημαίνει κάποια πτώση τοῦ πολιτισμικοῦ ἐπιπέδου άλλωστε δέν πρέπει νά ύπερτιμαται ή έπιρροή της μαζικής κουλτούρας ώς κουλτούρας πάνω στίς συνήθειες σκέψης καί ζωής τών μαζών, ἐφ' ὄσον μάλιστα οἱ πλεϊστοι ἄνθρωποι ἔχουν μᾶλλον φευγαλέες ή ἐπιφονεικοιές ἐντυπώσεις γιά τά δσα συμβαίνουν ἔξω ἀπό τή σφαίρα της προσωπικής κι έργασιακής τους ζωής. Δεύτερον, μπορεί νά τευμηριωθεῖ ἱστορικά ὅτι ἔνα μέρος τοῦ ἀνώτερου πνευματικοῦ πολιτισμού, δπως αὐτός ὁριζόταν ἐκάστοτε ἀπό τούς μυημένους, ἔπαιρνε σέ όλες τίς ἐποχές καί τίς κοινωνίες ἐκλαϊκευμένη μορφή ή ὅτι βρισκόταν σέ άμεση σχέση, καί μάλιστα σχέση άλληλεπίδρασης, μέ τίς μορφές της λαϊκής κουλτούρας. Ἡ ἀρχαία τέχνη κάθε ἄλλο παρά έχασε άπό τήν πολλαπλή της συνύφανση μέ τόν κόσμο τῆς λαϊκῆς μυθολογίας και των λαϊκών προλήψεων — τό ίδιο όπως και ή έκλαΰκευση ή ὁ έκχυδαϊσμός της χριστιανικής θεολογίας μέσα στή λαϊκή λατρεία ή στήν πολύ διαδεδομένη λαϊκή θρησκευτική φιλολογία. διόλου δέν έμπόδισε την άνάπτυξη θεολογυκής σκέψης ύψηλοῦ έπιπέδου κατά τόν Μεσαίωνα. 'Ανάμεσα στή λαϊκή ή μαζική κουλτούρα καί

σέ όρισμένους τομείς τοῦ ἀνώτερου πνευματικοῦ πολιτισμοῦ, ὁ ὁποίος ἢταν κτῆμα ὁρισμένων μειονοτήτων, ὑπῆρχε πάντοτε μιά ὥσμωση πού καθιστοῦσε δυνατή τή λειτουργία τοῦ συστήματος τῆς κοινωνυκῆς ἰδεολογίας καί τήν ὁμογενοποίηση τῆς κοινωνυκῆς συμπεριφορᾶς γενικά.

Στή μαζική δημοκρατία ή ώσμωση αὐτή συντελεῖται μέ τήν ἐπήρεια τῶν μέσων μαζυτῆς ἐνημέρωσης, μέ τή λαϊκή φιλολογία καί μέ τήν ἐκπαίδευση. Κύριος φορέας της είναι ἔνα στρῶμα, τό ὁποῖο μπορούμε νά τό ονομάσουμε μεσαΐο στρώμα της παιδείας και συμπίπτει κατά μέγα μέρος μέ τό μεσαΐο στρώμα τῆς κατανάλωσης. Τό μεσαΐο στρώμα της παιδείας καί τό μεσαίο στρώμα της κατανάλωσης διευρύνονται όλο καί περισσότερο, τά γοϋστα καί οἱ ἀνάγκες τους δίνουν όλο καί περισσότερο τόν τόνο μέσα στήν κοινωνία, καί ή διανοποίηση των άναγκων αύτων, πού άπό οἰκονομική ἄποψη γίνεται όλο καί πιό ένδιαφέρουσα, γεννά νέα καιταναλωτικά καί πολιτισμικά άγαθά, τά όποῖα, σέ άντιστοιχία μέ τήν ἐνδιάμεση κοινωνική θέση καί νοοτροπία τῶν ἀγοραστῶν, πᾶνε νά ξεχωρίσουν ἀπό τό ἀφελές καί τό ἀπερίτεχνο γιά νά προσεγγίσουν μέσω της μίμησης τό ἀνώτερο. βέβαια, έδῶ ἡ μίμηση συγχέεται ή άναμιγνύεται μέ τή δημιουργυτή δραστηριότητα καί έτσι ἀσκεῖται δίχως βαρειά καρδιά ή συμπλέγματα κατωτερότητας. Στό πολυσχιδές φάσμα τούτων τῶν νέων πολιτισμικῶν ἀγαθῶν έμφανίζονται καί μερικά πού έγείρουν άξιώσεις πνευματικής έκλέπτυνσης, ώστόσο χαρακτηριστική γιά τό σύνολο παραμένει ή εὐκολία της μετάβασης άπό τό ένα είδος στό άλλο καί άπό τό ένα ἐπίπεδο στό άλλο. Γι' αὐτό καί δέν εἴναι δυνατόν νά λεχθεῖ πάντοτε μέ βεβαιότητα αν τό λεγόμενο Kitsch περιλαμβάνει τό κατώτερο ἐπίπεδο τοῦ χώρου αὐτοῦ ή ἄν τόν διατρέχει ὁλώκληρο σέ ἐκάστοτε διαφορετικές μορφές καί δοσολογίες. Γεγονός είναι δτι τό Kitsch διαδίδεται μέσα στίς συνθήκες της ώσμωσης ανάμεσα σε ανώτερη καί σε μαζυκή κουλτούρα, έφ' δσον μάλιστα τρέφεται καί τό ίδιο άπό τά ἐπιτεύγματα τῆς πρώτης, τά ὁποῖα ἐπεξεργάζεται σύμφωνα μέ τό γοῦστο τοῦ κοινοῦ του. Σέ συνάφεια μέ τούς δεσμούς ἀνάμεσα σέ πρωτοπορία και μαζική κουλτούρα, τούς όποίους ήδη συζητήσαμε, πρέπει νά ύπομνήσουμε έδω τή χρήση του Kitsch ἀπό μέρους τῆς πρωτοπορίας μέ σκοπό τή γελοιοποίηση των άρχων της άστυσης αίσθητυσης (π.χ. ή σουρρεαλιστυκή αίσθητυκή τοῦ παλιατζίδυκου). Τό Kitsch έπιτρέπεται νά νομιμοποιηθεῖ αἰσθητικά ἀπό τή στιγμή πού ἡ τέχνη μέ τήν ἀστική ἔννοια

κηρύσσεται ξεπερασμένη καί ἀπό τό καλλιτέχνημα ἀφαιρεῖται τό φωτοστέφανο τῆς μοναδικότητας καί τῆς ίδιαιτερότητάς του. "Όταν ἡ τέχνη καί ή όμορφιά χάνουν τόν κοινωνιολογικά έννοούμενο δεσμό τους μέ μιά μειοψηφία καί παύουν ν' ἀποτελοῦν ἐπόψεις ή συστατικά τῆς ίδεολογίας αύτης γιά νά γίνουν κοινό κτημα, τότε προφανώς μαζί μέ τήν κοινωνική τους λειτουργία πρέπει ν' άλλάξουν ριζικά ή ἀκόμα καί ν' άντιστρέψουν τόν χαρακτήρα τους. Τό Kitsch ἐγείρει τώρα τήν άξίωση να δώσει αἰσθητική ἀπόλαυση καί δέν δέχεται ὅτι ὑφίσταται κάποια οὐσιώδης διαφορά ἀνάμεσα στή δυςή του τήν όμορφιά καί στήν αίώνια. Μπορεϊ νά παρουσιασθεϊ ἀπροκάλυπτα ώς φτηνή μίμηση ή καριοφτιαγμένο άντίγραφο, έπειδή διόλου δέν θέλει νά άνταγωνισθεϊ τήν αίώνια όμορφιά, ή όποία άλλωστε ήδη έξ αἰτίας τῆς μαζικῆς έμφάνισης του Kitsch είχε έξαναγναισθεί σέ ταπεινωτική ύποχώρηση. Τό Kitsch λοιπόν δέν άντλεῖ τή δύναμή του μέσα στή μαζική κουλτούρα ἀπό μιάν αἰσθητικά ἐπαρική ὑποκατάσταση τοῦ ἀστικοῦ ἰδεώδους τῆς όμορφιᾶς, παρά ἀπό τό γεγονός ὅτι χινητοποιεῖ ψυχυιές δυνάμεις πού έλάχιστα σημεΐα έπαφης έχουν μέ τόν άστικό όρισμό τῶν αίσθητικών άναγκών καί συγκινήσεων. Στό Kitsch έχουμε τά αίσθηματικά στερεότυπα τῆς νοσταλγίας καί τοῦ ὀνείρου, στά ὁποῖα μπορεῖ νά δοθεϊ κανείς δίχως νά ύποβληθεϊ στόν κόπο νά διατυπώσει μιάν αἰτιολογημένη αἰσθητυκή κρίση. Κατά τήν ἀντίληψη τῆς ἀστυκῆς αἰσθητικής, ή αίσθητική απόλαυση δέν ήταν κάποια μορφή ἄσκεπτου ήδονισμού, παρά προέχωπτε άπό τή συνεργία αἰσθήματος, γνώσης, ἄσκησης καί στοχασμοῦ — συνεργία πού ἀποκτοῦσε τή συγκεκριμένη της ύφή σέ ό,τι όνομαζόταν καλό γούστο. 'Απεναντίας, τό Kitsch άνταποκρίνεται στήν ήδονιστυκή θεμελιώδη τοποθέτηση της μαζυκής δημοκρατίας, προσφέρει χωρίς νά άπαιτεϊ, όμως άκριβῶς γι' αὐτό προσφέρει μονάχα πράγματα παροδικά καί τετριμμένα. Έν πάση περιπτώσει χαρίζει σέ πολλούς άνθρώπους τήν έκανοποίηση νά πιστεύουν πώς μοιράζονται μέ τούς λίγους δ,τι ώς τώρα ἐπιφυλασσόταν σέ λίγους. Ἡ μίμηση πού τρέφεται ἀπό τό Kitsch γεννιέται σέ τελυτή άνάλυση ώς ύλοποίηση τοῦ δημοκρατικοῦ αἰτήματος ὅτι ὅλοι θά 'πρεπε ν' ἀπολαύσουν τά ίδια πράγματα, ὅταν ἡ ύλοποίηση τούτη γίνεται ύπό συνθήκες όπου δέν διαθέτουν όλοι τίς ίδιες ύλυκές και πνευματικές δυνατότητες: ή μίμηση ἐκφράζει τήν ἐπιθυμία τῆς ἰσότητας ἐκεῖ ὅπουαύτή μπορεί να έπιτευχθεί μονάχα μέσφ της άντικατάστασης τῶν πρωτοτύπων άπό άντίγραφα.

Είπαμε παραπάνω ότι ή μεταμοντέρνα ή πρωτοποριακή ἐπιδίωξη κατάργησης της τέχνης έκφράσθηκε μεταξύ άλλων στήν άπόρριψη τοῦ φορμαλισμού του λογοτεχνικού-καλλιτεχνικού μοντερνισμού καί στή μετατροπή τοῦ καλλιτεχνήματος σέ άναπαράσταση τῆς διαδυασίας τής χαλλιτεχνυτής δημιουργίας ή σέ ἀνάλυση τῶν χαλλιτεχνικῶν μέσων (π.χ. τῆς γλώσσας ή τῶν ὑλικῶν). Ἐνῶ ἡ μοντέρνα ποίηση ήθελε νά χωρίσει τό ποιητικό ἀπό τό ἐμπειρικό ἐγώ καί νά ἐπιφορτίσει τό πρώτο μέ τήν όργάνωση τοῦ ύλικοῦ καί τήν τελειοποίηση τῆς μορφῆς, τώρα τό ποιητικό έγω καί τό ίδεῶδες τῆς μορφῆς παραμερίζονται μονομιᾶς, και τό έγώ ώς τό συγκεκριμένο πρόσωπο τοῦ καλλιτέχνη έντάσσεται όλόκληρο μέσα στήν ποίηση, ή όποία θεωρεῖται ώς αὐθόρμητη δημιουργική διαδικασία: ή φιλοδοξία έδῶ δέν εἶναι πιά ή μορφική τελειότητα τῆς γλώσσας, παρά ἡ ἀποκάλυψη τῶν μηχανισμῶν τῆς γλώσσας μέσφ της αποσύνθεσής της. Έτσι, ή ποιητυτή δραστηριότητα Εγκειται χυρίως στή σκόπιμη χειραγώγηση τῆς γλώσσας, προκειμένου νά προιάψει μιά «άνοιχτή μορφή» στηριζόμενη έν πολλοίς στή συνειρμική τεχνική της παλαιάς πρωτοπορίας. Τά ποιήματα δέν σχεδιάζονται πρώτα, γιά νά διατυπωθούν κατόπιν όριστικά μέ βάση δρισμένη άντίληψη καί μέ έξαντλητυτή δουλειά στά έπί μέρους, παρά ή κάθε λέξη μπορεί ν' ἀποτελέσει τήν ἀφορμή και τήν ἀρχή νέων αύτοτελών άναπτύξεων, οἱ ὁποῖες προχωροῦν μέ ἄλματα, διακοπές καί κενά, γιά νά σταματήσουν κάπου ἀπότομα. Γιά νά γράψει κανείς τέτοια ποιήματα δέν χρειάζεται νά παιδευτεϊ, δπως οἱ άλλοτινοί ποιητές, γιά νά κρύψει τά τυχαΐα περιστατικά τῆς ἔμπνευσης καί τῆς δημιουργυτής διαδυιασίας πίσω άπό τήν τελειότητα τής μορφής — ή πρόθεση είναι αυφιβώς άντίθετη: ή άνοιχτή μορφή πηγάζει άπό τήν ταύτιση τής ποιητυιής δημιουργίας μέ διλλα βιώματα, στά όποια ή ψυχή δείχνεται αὐθόρμητα καί άφοσιώνεται στό άμεσο άντίστοιχα, χρησιμεύει γιά νά ἀπλώσει τή διαδικασία τῆς ποιητυτῆς δημιουργίας μπροστά στά μάτια τοῦ ἀναγνώστη, ἀναγκάζοντάς τον νά πάρει μέρος σ' αὐτήν, ἀκόμα καί μέ τή βοήθεια έρμηνευτικών προσθηκών ή προσωπυιών έξομολογήσεων.

Παρόμοια είναι τά πράγματα στό μεταμοντέρνο μυθιστόρημα, στό δποϊο τό ίδιο τό γράψιμο ώς ένέργημα καί διαδυασία έγινε όλο καί περισσότερο τό κύριο θέμα. Έργο της γλώσσας δέν είναι πιά ή παρουσίαση ψυχολογικών ή πραγματικών συμβάντων, δηλαδή ή γλώσσα παραιτεϊται έντελώς ἀπό τό ἀστικό ίδε ώδες της ἀντικειμενικής μίμη-

σης, δέν ἔχει ἄλλη ἀναφορά ἀπό τόν ἐαυτό της, καί στόν βαθμό πού τό μυθιστόρημα κάνει θέμα τῆς γλώσσας συμβάντα, αὐτά άντιμετωπίζονται ώς γλώσσα καί εκδιπλώνονται μέσα ἀπό τίς ἐσωτερικές δυνατότητες καί την έσωτερική δυναμική της γλώσσας. 'Από την ἄποψη αὐτήν τό μεταμοντέρνο μυθιστόρημα δημιουργεῖ τόν ἐαυτό του στοχαζόμενο πάνω στόν έαυτό του. Δέν είναι μέσο γιά νά λεχθεϊ κάτι, παρά αὐτοτελής πραγματικότητα — άλλά πραγματικότητα πλασματυκή, ή όποία γεννιέται πάνω στή βάση μιᾶς μεθόδευσης ή μᾶλλον ώς ή ίδια τούτη μεθόδευση. Ἡ πλασματική κατασκευή ή ή ἐπινόηση καί τό παιγνίδι βρίσκονται δμως πολύ κοντά μεταξύ τους, τό κείμενο μορφοποιεϊται σάν παιγνίδι καί μέσα ἀπό ένα παιγνίδι, κάθε στοιχεῖο του μπορεί να γίνει πόλος όργανωσης τοῦ συνόλου, και ὁ συνεχής πειραματισμός μέ τήν όργάνωση τοῦ χειμένου έδράζεται στήν πεποίθηση, ότι όλοι οί κανόνες καί όλα τά είδη τοῦ γραψίματος σέ έσχατη άνάλυση είναι αύθαίρεται ή τέχνη τοῦ γραψίματος, όπως καί ή τέχνη γενικά, ἀσκεῖται γιά νά καταργήσει τόν ἐαυτό της, ἡ διαδικασία τῆς δημιουργίας είναι συνάμα καί μιά πράξη καταστροφής. Τούτη ή διπλευρικότητα ή άμφιρρέπεια τοῦ μεταμοντέρνου κειμένου άπηχεῖται στήν αύτοαναφορικότητά του, δηλαδή στό ότι ὁ συγγραφέας μέσα στό μυθιστόρημα θεματοποιεί τήν ίδια του τήν έργασία καί κινείται ταυτόχρονα σέ δύο ἐπίπεδα, δείχνοντας όλα του τά χαρτιά. "Ετσι κατεβαίνει ἀπό τόν θρόνο τοῦ κυρίαρχου πλάστη τοῦ λογοτεχνικοῦ σύμπαντος καί δίπλα στό παιγνίδι μέ τή γλώσσα σκηνοθετεί κι ένα άλλο, στό όποιο συμμετέχει κι ό ίδιος μαζί μέ τά πρόσωπα τοῦ μυθιστορήματος καί με τον άναγνώστη. Με άφετηρία αύτην τη λογοτεχνυκή προκτυκή διατυπώθηναν όρισμένα θεωρήματα πού τά έκλαθκευσαν κατόπιν διάφοροι φιλόσοφοι, ότι δηλαδή ὁ άναγνώστης είναι ὁ πραγματικός δημιουργός της ενότητας του κειμένου, ότι δέν ύπαρχει κάποιο έγω τοῦ συγγραφέα έξω ἀπό τή γλώσσα του κτλ. Παρά την ἐπιδεικτυκή αὐτοεκθρόνιση τοῦ μεταμοντέρνου συγγραφέα, ή στάση του χαρουτηρίζεται άπό έντονο ναρχισσισμό. Η έμμονή του στή γλώσσα κατά βάθος είναι έμμονή στόν έαυτό του ή πάντως σε κάτι, τό όποῖο μπορεί να χειρισθεί κατ' αρέσκεια καί μέσα στό όποιο μπορεί να νιώσει ἄνετα, χωρίς να πρέπει ν' αύτοπεριορισθεϊ σύμφωνα μέ τίς άπαιτήσεις μιᾶς άντικειμενικής παρουσίασης τής πραγματικότητας ό ύποβιβασμός τοῦ συγγραφέα παραμένει έργο τοῦ συγγραφέα, ἐνῶ ἡ άνατίμηση της πνευματικής πρωτοβουλίας τοῦ άναγνώστη οὐσιαστικά. σημαίνει ότι αύτός καλεϊται να άναγνωρίσει τό δυαίωμα τοῦ συγγραφέα ν' άλλάζει κατεύθυνση κατά τήν έμπνευση ή τήν όρεξη τής στιγμής, χωρίς να φοβάται ότι θα έξαντλήσει τήν ύπομονή ή θα χάσει τήν

έμπιστοσύνη τοῦ άναγνώστη.

'Η άνοιχτή μορφή συνδέει τή μεταμοντέρνα λυρυκή ποίηση μέ τό μεταμοντέρνο μυθιστόρημα, τό όποιο ἐπίσης δέν διστάζει νά παραβιάζει συντακτικούς καί γραμματικούς κανόνες, νά κόβει τό άδόμητο κείμενο σε ενότητες ἀποτελούμενες είτε ἀπό μιά συντομότατη είτε άπό μιά πολυσέλιδη πρόταση, καί νά λογοκλέπτει άπροκάλυπτα, δηλαδή νά παραλαμβάνει αύτούσια χωρία ἀπό ξένα κείμενα καί νά τά συνδυάζει μεταξύ τους κατά βούληση: ώς πηγές μπορούν νά χρησιμεύουν έδῶ ἀκόμα καί ἐφημερίδες ή διαφημίσεις. Πίσω ἀπό τό κολλάζ, όπως τό άνωκάλυψε καί τό χρησιμοποίησε ο λογοτεχνικός μοντερνισμός, βρισκόταν πάντα μιά ένιαία καί δρατή νοητυκή γραμμή, ή δποία συχνότατα λείπει ἀπό τό μεταμοντέρνο κείμενο. Ἡ ἔκβαση τῶν συμβαινόντων όχι σπάνια παραμένει άνοιχτή ή σχεδιάζονται διάφορες δυνατότητες, οί άντιφάσεις δέν άποφεύγονται ούτε έπίσης καί οί έπαναλήψεις ή οἱ ἀσυνέχειες πού πᾶνε νά ἐντάξουν τή σιωπή μέσα στό κείμενο. Έτσι ή δομή τοῦ κειμένου ἀποτυπώνει τίς τυχαῖες καί αὐθαίρετες περιστάσεις τῆς αὐθόρμητης γένεσής του ή συνεπής κατάτμηση και ή άσταμάτητη ροή τοῦ λόγου ὑποδηλώνουν ἐξ ἴσου τήν έλλειψη έσωτερικής δομής. `Η μόνη όρατή συνάφεια είναι κάποτε έξωτερυκή μόνον, όπως λ.χ. ή άλφαβητυκή ή άριθμητυκή διάταξη τοῦ προσφερόμενου ύλικοῦ. Καί ἡ πραγματικότητα πού ἀποδίδεται μ' αὐτήν τή γραφή συνίσταται ἀπό ἔνα χολλάζ ἐναλλάξιμων στοιχείων καί λεπτομερειών. Ἐπεισόδια μπορούν νά συμβούν πολλά, όμως ή πλοκή ώς συνάρτηση τῶν ἐπί μέρους ἐπεισοδίων περιορίζεται στό έλάχιστο, δταν δέν όδηγεῖται συνειδητά ad absurdum μέ έντελῶς άναιτιολόγητα καί απίθανα έπεισόδια ή άλματα. Πάντως τό ὑποκειμενικό στοιχεῖο βρίσκεται πάντοτε στό προσκήνιο, καί ἐκφράζεται μέ τίς έξομολογήσεις ή τίς ἀφηγήσεις τῶν προσώπων τοῦ μυθιστορήματος, οί όποῖες βρίθουν κι αὐτές ἀπό ἀσάφειες καί ἀμφιλογίες. Οἱ ὑποκειμενικές προοπτικές διαστουρώνονται συνεχώς, ή σκέψη τοῦ ένός άντικατοπτρίζεται στή σκέψη τοῦ ἄλλου κτλ., χωρίς ὁ συγγραφέας τουλάχιστον νά έπισκοπεϊ τό σύνολο καί νά γνωρίζει τό νόημά του.

Στή χαλαρή θεματυκή τοῦ μεταμοντέρνου μυθιστορήματος έμφανίζονται συνεχῶς μοτίβα τῆς πολιτικῆς καί ἀπολιτικῆς πολιτισμικῆς

έπανάστασης, τά όποια στρέφονται γύρω ἀπό τό ίδεολόγημα τῆς αὐτοπραγμάτωσης. Ζητείται ένα νέο έγώ, έλευθερωμένο ἀπό τά δεσμά τοῦ στενοῦ έργαλειωκοῦ όρθολογισμοῦ καί έξοικειωμένο μέ βαθύτερες έμπειρίες ὁ έξωτισμός, ὁ μυστικισμός τοῦ γενετήσιου ἔρωτα καί ὁ ψυχεδελισμός άποτελοῦν βασικά στοιχεῖα αὐτοῦ τοῦ λογοτεχνικοῦ πλέγματος ίδεῶν. Συγγενική εἶναι μιά κατεύθυνση, ἡ ὁποία ὀνομάσθηκε μαγικός ρεαλισμός. Οἱ φαντασιώσεις πού σχετίζονται ἄμεσα ἤ **ἔμμεσα, θετικά ή άρνητικά μέ τήν αὐτοπραγμάτωση ἐμφανίζονται ἐδ**ῶ έξ ίσου πραγματικές όσο και ή ίδια ή πραγματικότητα, άποτελοῦν μέρος τῆς πραγματικότητας ὅπως καί τά ὑπόλοιπα πράγματα, ἐνῶ αντίστροφα καί ή πραγματικότητα διαλύεται μέ τή σειρά της σέ φαντασιώσεις. Σέ όλες αὐτές τίς παραλλαγές τῆς μεταμοντέρνας λογοτεχνίας, ή όποία άντλεῖ τήν ἔμπνευσή της ἀπό τήν πολιτισμική ἐπανάσταση ή ἀπό κάποιες νεορομαντικές πηγές, τό Έγώ, γιά τό ὁποῖο γίνεται συνεχῶς λόγος, παραμένει κατά παράδοξο τρόπο μετέωρο. Τά πρόσωπα σκιαγραφούνται μέ ἀσαφή διαγράμματα, πρόκειται δηλαδή περισσότερο γιά κάτι πού θά μπορούσαμε νά δνομάσουμε γενικά ὑποκειμενικό παράγοντα παρά γιά πάγιες ἀτομικότητες μέ πρόδηλα γνωρίσματα. Έπί πλέον τά πρόσωπα αὐτά δέν ἔχουν ξεκάθαρη κοινωνυκή ταυτότητα, είναι έπομένως άμορφα άπό κοινωνυκή άποψη καί χινοῦνται μέσα σέ μιάν έξ ζσου ἄμορφη χοινωνία, ή όποια δέν μπορεῖ ν' άποτελέσει κοινωνικό πλαίσιο γιά τή δράση κοινωνικά προσδιορισμένων άτόμων. "Ηρωες δέν ὑπάρχουν, γιατί δέν ὑπάρχουν πιά οί συγκρούσεις, μέσα στίς όποῖες δοκιμαζόταν μ' ἐπιτυχία ὁ ἡρωικός χαρακτήρας, το άτοπο ρμάδλει κατά τον τρομο μος αππεδιφέδεται ή συνείδησή του μέσα στόν κόσμο τῆς κατανάλωσης καί τῆς δυαιτάπουστης κινητικότητας άνθρώπων καί πραγμάτων, δηλαδή ύπάρχει ώς δέσμη έντυπώσεων, της όποίας τό ἐπίκεντρο συνεχώς μετατοπίζεται.

Τούτη ή άδυναμία καί ή άοριστία τοῦ 'Εγώ ἀνόμα καί στήν μερίδα ἐκείνη τῆς μεταμοντέρνας λογοτεχνίας, πού θεματοποιεῖ τό 'Εγώ ἄμεσα, ἐξηγεῖ γιατί ἄλλες κατευθύνσεις τοῦ μεταμοντέρνου μυθιστορήματος ξεκόβουν δίχως δυσκολίες ἀπό ἕνα τέτοιο φαντασματικό 'Εγώ καί ἀφήνουν τό 'Εγώ νά ἀπορροφηθεῖ ἀπό τόν κόσμο τῶν πραγμάτων σάν νά 'ταν κι αὐτό ἕνα πράγμα ἀνάμεσα στά ὑπόλοιπα. 'Η ἀνησυχητική καί τελικά ἄκαρπη ἀναζήτηση νοήματος έγκαταλείπεται, καί τό 'Εγώ λυτρώνεται λησμονώντας τόν ἑαυτό του μέσα στή ροή

τῶν πραγμάτων καί ἀγνοώντας πιά τό βασανιστικό ἐρώτημα τῆς ήθυσης επιλογής, καθώς τώρα ταυτίζεται με τήν πολυμορφία καί τήν ήθυκή άδιαφορία τῶν πραγμάτων. "Ολα αὐτά συνοψίζονται μέσα στήν προγραμματική στροφή έναντίον τοῦ ψυχολογικοῦ μυθιστορήματος, τό όποιο θεωρείται ως βλαστάρι ή παραφυάδα τής άστυτής-άνθρωπιστικής παράδοσης. Τώρα τά πράγματα πρέπει νά περιγραφούν ώς πράγματα, τήν προνομιούχα σκοπιά τοῦ ἀνθρώπου δέν τήν ἐκπροσωπεῖ κανείς πιά — ούτε καί ὁ συγγραφέας, ὁ ὁποῖος περιγράφει τούς ἀνθρώπους ώς πράγματα πού βρίσκονται μέσα σέ συγκεκριμένες καταστάσεις καί μονάχα σέ τέτοιες. "Οπου δέν ὑπάρχει ψυχολογία καί χαρακτήρας, έκει δέν υπάρχει ούτε ήθυκή καί τραγωδία, υπάρχουν μόνον οι δομές τῶν πραγμάτων πού ἀντανουλῶνται στίς δομές τοῦ χειμένου. Ἡ ίδια ἀποκοπή ἀπό τήν ψυχολογία καί τόν χαρακτήρα άποτελεῖ διακριτικό γνώρισμα καί τοῦ λεγόμενου θεάτρου τοῦ παραλόγου. Στήν έλλειψη πλοκής, ή όποία άντικαθίσταται μέ διαδοχικές καταστάσεις καί εἰκόνες, άντιστοιχεῖ ἐδῷ ἡ μετατροπή τῷν προσώπων σέ άναιμικές μορφές πού μοιάζουν μέ μαριονέτες καί άπλῶς έκπληρώνουν λειτουργίες έφ' δσον δέν έχουν ούσία, ή όποία μέ έσωτερική άναγκαιότητα θά έδινε κατεύθυνση στίς πράξεις τους, περιφέρονται έδῶ κι έκεῖ δίχως νόημα ή σκοπό, δημιουργώντας πολλούς καί έκπληκτικούς συνδυασμούς. "Όταν ξεκόβει έπιδεικτικά άπό τό ώραῖο ύφος καί ἀπό τή «φιλολογία» ή δταν κατακερματίζει παράλληλα τή γλώσσα καί τόν χαρακτήρα, τό παράλογο θέατρο άκολουθεῖ τά ρεύματα της πρωτοπορίας, ένω άποτελει γνήσια συνέχιση του λογοτεχνικοῦ-καλλιτεχνικοῦ μοντερνισμοῦ ὡς πρός τήν ἀπαισιόδοξη θεμελιώδη του στάση, δηλαδή ώς πρός τήν τάση του νά αἰσθάνεται τήν κατάρρευση της άστυεης σύνθεσης ώς άπώλεια, καί μάλιστα νά τή μετατρέπει σε ήττα «τοῦ» ἀνθρώπου, ἀπορρίπτοντας ριζικά τήν αίσιοδοξία της προόδου. Ἡ θεματοποίηση τοῦ θανάτου καί της νοσηρότητας στή συγκαιρινή μας λογοτεχνία μπορεί μ' αὐτήν τήν έννοια νά έρμηνευθεῖ ώς πνευματυκή κληρονομιά τοῦ λογοτεχνυκοῦ-καλλιτεχνικού μοντερνισμού. 'Αλλά καί ὁ μεταμοντέρνος χαρούμενος μηδενισμός μπορεί να μεταπέσει στή μοντέρνα ζοφερή διάθεση: όσο περισσότερο διαδίδονται οἱ ήδονιστικές στάσεις, τόσο άπειλητικότερη γίνεται ή σιαά τοῦ πόνου καί τοῦ θανάτου. Ἡ (σχετυσή) ἀπομόνωση τοῦ καλλιτέχνη ἀπό τήν πραγματικότητα τής μαζικά καταναλωτικής μαζυτής κοινωνίας, ή πολυθρύλητη μοναξιά του, άποτελεϊ πρόσθετο λόγο

γιά τήν ἐπιβίωση τῆς ἀπαισιοδοξίας σέ μεταμοντέρνο πλαίσιο. Στήν περίπτωση αὐτήν, ὅπως καί σέ πολλές ἄλλες, ἡ τέχνη ἐκφράζει τά προβλήματα τοῦ καλλιτέχνη κι ὅχι ἐκεῖνα τῆς μαζικοδημοκρατικῆς κοινωνίας.

Στίς είναστικές τέχνες ὁ μοντερνισμός βρήκε τή θεματική καί ὑφολογυτή του συνέχεια μέ τήν παραμόρφωση της άνθρώπινης όψης π.χ., ή όποία αποσκοπούσε να έκφράσει καλλιτεχνικά έν μέρει τήν πρόσφατη ἀκόμη φρίκη τοῦ πολέμου καί τῆς κάθε είδους καταπίεσης κι έν μέρει τή δοκιμασία τῆς ψυχῆς μέσα στήν προϊούσα άνωνυμία καί άλλοτρίωση της μαζικής κοινωνίας. ' Ωστόσο, καθοριστικές στό μεταμοντέρνο πλαίσιο παραμένουν οἱ πρωτοποριακές ἐκεῖνες τάσεις, στίς οποΐες το αίτημα κατάργησης της τέχνης συνδέεται μέ την πεποίθηση δτι τό πρόσωπο καί οἱ πράξεις τοῦ καλλιτέχνη είναι σπουδαιότερες άπό τό ἔργο του κι ὅτι ἡ μορφική τελειότητα τοῦ καλλιτεχνήματος άπό καλλιτεχνυτή ἄποψη ἐνδιαφέρει πολύ λιγότερο ἀπό τήν πράξη τῆς δημιουργίας. Τό καλλιτέχνημα δέν ἀποτελεῖ λοιπόν μέσο γιά νά άναχοινωθεϊ χάτι, παρά συμπίπτει μέ τή διαδυασία τής γένεσής του. "Ετσι, στό Action Painting ή ἐπιφάνεια τοῦ πίνουα δείχνει δχι μιάν εὐκόνα παρά ἔνα συμβάν· τά ἄμορφα σχήματα ή οἱ χρωματικοί κυκεῷνες, πού δημιουργοῦνται καθώς αὐτή ραντίζεται ή ἐπιχρίεται μέ χρῶμα, σκοπεύουν νά ἀποδώσουν την ψυχυκή κατάσταση ή καί γενικότερα. τήν προσωπικότητα τοῦ καλλιτέχνη, ὁ ὁποῖος ζωγραφίζοντας ἀνακαλύπτει ταυτόχρονα τή ζωγραφυκή καί τόν έσυτό του. Η ταύτιση τῶν διαδυασιών τοῦ ἀσυνειδήτου μέ την ἐπιτέλεση τῆς τέχνης, δηλαδή ή δραστυκή άνατίμηση τοῦ συνειρμικοῦ καί τοῦ αύθορμητου στοιχείου απέναντι στή χειροτεχνική αὐτοπειθαρχία, ή ὁποία ήθελε νά ἀποκαταστήσει μιάν όρισμένη σχέση άνάμεσα σέ μορφή καί περιεχόμενο, ξεκινώντας άπό προκαταβολικά δεδομένες κανονιστικές άρχές, άποτελεϊ βέβαια ἄμεση κληρονομιά τοῦ ντανταϊστικοῦ καί σουρρεαλιστικοῦ αὐτοματισμού. Σέ ἄλλες κατευθύνσεις τῆς μεταμοντέρνας ζωγραφιχής, ὁ παραμερισμός τής ἀστυσής ἀντίληψης γιά τήν χαλλιτεχνική δημιουργία, στό πλαίσιο τῆς προγραμματικῆς συνένωσης τέχνης καί ζωής, επιδιώχεται με διαφορετικούς τρόπους. Οι προσπάθειες τῶν δικραιφνών ρεαλιστών νά άποδώσουν άντικείμενα μέ φωτογραφική άκρίβεια προϋποθέτουν τήν πεποίθηση ότι τό καλλιτέχνημα δέν συνιστά προσωπικό δημιούργημα πού περιέχει μιάν έρμηνεία τοῦ κόσμου ἀπό μέρους τοῦ καλλιτέχνη, παρά ἔνα κομμάτι πραγματικότητας, το ὁποῖο

μπορεί να τοποθετηθεί άβίαστα δίπλα σέ διάφορα άλλα. 'Ο μινιμαλισμός πλησιάζει αὐτόν τόν ἀκραιφνή ρεαλισμό, ἐφ' ὅσον ἀφορμᾶται άπό τήν πρωτοποριωσή ίδέα τοῦ ready made καί άποδίδει αἰσθητυσή άξία σε χρηστικά άντικείμενα. Έδω ή έργασία του καλλιτέχνη έγκειται πιό πολύ στήν ἐπιλογή ἐνός ἤδη ὑπάρχοντος ἀντικειμένου, παρά στήν κατασκευή ένός καινούργιου. 'Αντίστοιχα, γιά τούς μινιμαλιστές ή σύνθεση έχει πολύ ὑποδεέστερη θέση και ἀξια ἀπό τό μέγεθος, τό χρῶμα, τήν ἐπιφάνεια ή τό περιβάλλον, τό ὁποῖο μεταβάλλεται τώρα σέ είκαστικό πεδίο. "Αν παραβλέψουμε άκραῖες παραλλαγές τοῦ μινιμαλισμού, στίς όποῖες τό άντικείμενο ούτε κατασκευάζεται ούτε ἐπιλέγεται παρά ἀπλῶς ἀντυκαθίσταται ἀπό τήν «ἔννοιά» του, τή μεταμοντέρνα κατάργηση τοῦ ύφους καί τῆς τέχνης ή τοῦ καλλιτέχνη τή συναντάμε καί σε τάσεις πού ώθοῦν τήν άφαίρεση ώς τό τέρμα. Ἡ λεγόμενη ζωγραφική τοῦ χρωματικοῦ πεδίου ἀπορρίπτει τήν ἀντιδιαστολή τῶν χρωματικῶν ἀξιῶν ὡς βάση τῆς εἰκόνας, καί μέ τό όμογενές πεδίο ένός και μόνου χρώματος θέλει νά παραστήσει γλαφυρά τήν έσώτερη άναγκαία συνάφεια άνάμεσα σέ μιά σύντομη, αὐθόρμητη κι άπλή δημιουργική πράξη καί σ' ένα αίσθητικό άποτέλεσμα άντίθετο πρός όλους τούς κανόνες της άστυσης αίσθητυσης. Η μεταμοντέρνα άφηρημένη ζωγραφική στηρίζεται έξ ίσου όσο καί ή μεταμοντέρνα λογοτεχνία στήν άρχή τῆς αὐτοαναφορικότητας στή θεματοποίηση τοῦ γραψίματος ἀπό τό γράψιμο καί μέσα στό γράψιμο ἀντιστοιχεῖ ἡ άναγωγή της ζωγραφικής τέχνης στή στοιχειαική πράξη του ζωγραφίσματος, δηλαδή στή διαμιόρφωση τῆς ἐπιφάνειας τοῦ πίνανα δίχως άμεση ή έμμεση άναφορά σε πράγματα πού βρίσκονται έξω άπ' αὐτήν.

Παρόμοια φαινόμενα δίνουν τόν τόνο καί στόν χώρο τῆς μεταμοντέρνας γλυπτυτῆς. Καὶ ἐδῶ ἐπιδιώκεται ἡ ἄρση τῶν ὁρίων μεταξύ τέχνης καὶ ζωῆς μέσω τῆς ταύτισης τῆς τέχνης μέ τἡ δραστηριότητα τοῦ καλλιτέχνη. Τούτη ἐδῶ νοεῖται πάλι ὡς σύντομη καὶ αὐθόρμητη πράξη, καὶ συχνότατα μπορεῖ νά ἔγκειται ἀπλῶς σέ μιάν αὐθαίρετη ἐπιλογή, χάρη στήν ὁποία κάτι τι ἀνακηρύσσεται σέ καλλιτέχνημα: ἀκριβῶς ἡ αὐθαιρεσία τούτης τῆς ἐπιλογῆς θέλει νά ὑποδηλώσει ὅτι τέχνη εἶναι τά πάντα καὶ τίποτα, ὅτι τέχνη καὶ ζωἡ (μποροῦν νά) ἔχουν τό ἴδιο βεληνεκές. 'Ωστόσο, τό ἀντικείμενο πού ἀνακηρύσσεται αὐθαίρετα σέ γλυπτό ἔχει τἡ δική του ἰδιαίτερη σημασία: ἀπό τἡν ἄποψη αὐτήν παραμένει ἀνεξάρτητο ἀπό τὰ ἀντικείμενα γύρω του καί σημαίνει μονάχα ὅ,τι εἶναι τό ἴδιο καὶ τίποτε ἄλλο. 'Ακόμα καί ἀντι-

κείμενα προοριζόμενα γιά τήν καθημερινή χρήση ύψώνονται πάνω άπό τό ἐπίπεδο τοῦ ἀπλοῦ χρηστικοῦ ἀντικειμένου καθώς τά μορφικά τους γνωρίσματα παίρνουν γενικότερο νόημα. 'Από τήν άλλη μεριά, δμως, τοῦτο τό νόημα δέν είναι ἄλλο παρά ὅτι ἐδῶ ἔχει ἀρθεῖ ὁ χωρισμός ανάμεσα σέ τέχνη καί ζωή ή ανάμεσα σέ καλλιτέχνημα καί χρηστικό άντωείμενο. Τό ξεχώρισμα τοῦ άντωειμένου άπό τά όμοειδή του θέλει λοιπόν νά δείξει μ' ένα χειροπιαστό παράδειγμα ότι τό γλυπτό δέν έχπληρώνει πιά ούτε κατ' έλάχιστο λειτουργίες παραστάσεως καί συμπίπτει ἀπλῶς μέ τήν παρουσία ένός ύλυκοῦ σώματος μέσα στόν χώρο έτσι ή γλυπτική ώς τέχνη μέ τήν παλαιά έννοια τοῦ όρου συρρωνώνεται σ' ένα minimum. Η ίδια θεμελιώδης αίσθητως στάση παρακινεῖ ἄλλους γλύπτες νά συμπιλοῦν γλυπτά ἀπό όλα τά δυνατά ύλυκά, άνιόμα καί ύλυκά έν μέρει φθαρτά ή τέτοια πού προηγούμενα δέν είχαν χρησιμοποιηθεϊ ποτέ (π.χ. άπορρίμματα). Έδω δέν ένδιαφέρει τόσο ή κατασκευή ένός άντικειμένου διανοῦ νά λειτουργήσει ώς καλλιτέχνημα, όσο ένδιαφέρει να άποδειχθεῖ ότι ή χρήση τῶν ὁποιωνδήποτε ύλικών αἴρει τίς παραδοσιακές ἀντιλήψεις γιά τήν τέχνη καί μαζί τους καί τά δρια ἀνάμεσα σέ τέχνη καί ζωή. "Ενας ἄλλος τρόπος γιά νά ἐπιτευχθεῖ και νά ἐπιδειχθεῖ ἡ ἄρση αὐτή εἶνοι ἡ αὐθαίρετη ξαθεση τοῦ γλυπτοῦ μέσα στόν χῶρο, ἡ ὁποία ἀπολήγει στή συγχώνευση γλυπτοῦ καί χώρου ή στή θεώρηση τοῦ περιβάλλοντος ὡς πεδίου της χαλλιτεχνικής δραστηριότητας καί ώς δυνατού χαλλιτεχνήματος. Πρό παντός ή διαμόρφωση τοῦ περιβάλλοντος ἐν είδει συνολικοῦ καλλιτεχνήματος ύλοποιεί μιά βασική ίδέα τῆς πρωτοπορίας, δηλαδή τήν κατάργηση τῶν ὁρίων ἀνάμεσα στίς ἐπί μέρους τέχνες, ἡ όποια όδηγεῖ στή ρευστότητα τῆς ἔννοιας τῆς τέχνης και τελικά στόν μαρασμό τῆς τέχνης τῆς ἴδιας. Ἡ ἀνοιχτή μορφή μετατρέπεται σέ άμορφία — ἀκριβέστερα: θέλει νά μετατραπεῖ σέ άμορφία. Ἡ ἀρχή της άνοιχτης μορφής, για την όποια μιλήσαμε σε συνάφεια με τή μεταμοντέρνα ποίηση, καθορίζει δμως καί τήν ύφή τοῦ καλλιτεχνήματος, δσο αὐτό διατηρεῖ τήν αὐτοτέλειά του μέσα στόν χῶρο. 'Ανοιχτή μορφή έχουν καλλιτεχνήματα, τά ὁποῖα ἀπλῶς περιβάλλουν ὁγκους χώρου, ήτοι δριοθετοῦν τόν χῶρο μέ λίγα σημάδια. Ἐπίσης ἀνοιχτή, άν καί μέ διαφορετική έννοια, είναι ή μορφή όταν μοντάρονται έτερογενή στοιχεία καί προκύπτει ένα έτερόκλητο μόρφωμα σέ τέτοια μοντάζ ή συνονθυλεύματα φαίνεται άλλωστε πολύ καθαρά ή στενή σχέση τῶν μεταμοντέρνων μορφολογυιῶν ἀρχῶν μέ τόν αὐθόρμητο

καί ἀποσπασματικό χαρακτήρα της τεχνικής ή μέ τη νέα άντίληψη γιά τά καθήκοντα τοῦ καλλιτέχνη, στό πλαίσιο της ἐπιδίωξης νά ἐνταχθεῖ ὁλοκληρωτικά ἡ τέχνη στή «ζωή».

Στήν έλεύθερη χρήση έτερογενών ύλικών στή γλυπτική άντιστοιχεί δ έλεύθερος συνδυασμός ή ή τυχαία μίξη ήχων καί θορύβων στή μεταμοντέρνα μουσυκή. Οἱ θόρυβοι καί οἱ κρότοι χρησιμοποιοῦνταν προηγουμένως μόνο παρεμπιπτόντως (π.χ. ώς ἀπομίμηση τῆς φωνῆς τῶν πουλιῶν), τώρα ὅμως συμβάλλουν συστηματικά στή διεύρυνση τοῦ ήχητικοῦ ὑλικοῦ, τό ὁποῖο πλουτίζεται ἐπί πλέον μέ τεχνικά μέσα (καί μάλιστα μέ ήλεκτρονικά μουσικά δργανα, όπου ό τόνος είναι άποτέλεσμα έπιστημονικά ύπολογισμένων συχνοτήτων) καθώς καί μέ άνθρώπινους φθόγγους (ή φωνή τοῦ όμιλητη δίπλα στή φωνή τοῦ άοιδοῦ). "Ολα αὐτά ἔχουν ὡς συνέπεια τόν παραγκωνισμό τῶν τόνων άπό τούς θορύβους, ὁ ὁποῖος συμβαδίζει άναγκαστικά μέ μιάν ούσιαστικά διαφορετική δομική άντίληψη, έφ' όσον ο συντονισμός τῶν θορύβων γίνεται μέ τρόπο έντελῶς ἀλλιώτικο ἀπό την έναρμόνιση τῶν τόνων σέ συγχορδίες. Ή άκραία μορφή αὐτοῦ τοῦ παραγκωνισμοῦ είναι ὁ μπρουϊτισμός (bruitisme) τῆς μουσυτῆς πρωτοπορίας, δηλαδή ή συγκρότηση μουσυκών μορφών πάνω στή βάση θορύβων, οί δποΐοι ώς μουσικές άξίες είναι έντελώς άνεξάρτητοι μεταξύ τους. Καί στό σημείο αύτό μπορούμε νά σύρουμε μιάν εύθεία γραμμή άνάμεσα στήν παλαιά καί στή μεταμοντέρνα πρωτοπορία, αν αναλογισθούμε π.χ. τό φουτουριστικό αίτημα διαπλάτυνσης τοῦ μουσικοῦ ἀκουστικοῦ χώρου μέ τή συμπερίληψη τῶν θορύβων τοῦ βιομηχανικοῦ πολιτισμοῦ ή τήν ἀποστροφή μερυιών φουτουριστών μουσυκολόγων ἀπέναντι στά παραδοσιακά μουσικά δργανα. Καί στόν χώρο της μουσικής ἐπικράτησε λοιπόν τό πνεύμα τής πρωτοπορίας άπέναντι στό πνεύμα του μοντερνισμού, δπως άλλωστε δείχνει ή έξέλιξη πού άρχισε μέ τίς προσπάθειες μετάπλασης της δωδεκαφθογγυτής σύνθεσης χωρίς άρχυκά νά διαρραγεϊ τό πλαίσιό της. Η μετάπλαση τούτη παροκινήθηκε άπό τήν έπιθυμία νά γίνει δοιόμα πιό ένιαῖος ὁ μουσικός χῶρος — μέ τήν ἀποκοπή ἀπό τήν ἀρχή τῆς ἱεράρχησης τῶν ἐπί μέρους παραμέτρων, μέ την άναγωγή της μελωδίας καί της άρμονίας στούς ύποκείμενους τόνους, μέ τή συναφή συγχώνευση των δύο ἐπιπέδων τῆς σύνθεσης, δηλαδή τοῦ ὀριζόντιου καί τοῦ κάθετου, καί τέλος μέ τήν κατάργηση τοῦ θέματος ώς πυρήνα της μουσυσής δημιουργίας. Καθώς οἱ ἐπί μέρους τόνοι, καί μόνον αὐτοί, παρέχουν τή βάση τῆς σύνθεσης, ὅλα

τά μουσικά στοιχεῖα γίνονται ἰσότιμα καί ἔτσι ἐπιτυγχάνεται ἡ μεγαλύτερη δυνατή συνοχή τοῦ ὑλυκοῦ. Ἡ νέα σύνθεση κινεῖται βέβαια σέ πολλαπλά ἐπίπεδα, ὅμως κανένα τους δέν κατέχει προνομιούχα θέση: καί μολονότι όσα στοιχεία συναποτελοῦν τή σύνθεση παραμένουν συνδεδεμένα μεταξύ τους, ώστόσο τό χαθένα τους μπορεϊ νά άποσπασθεϊ άπό τά ὑπόλοιπα, ἐφ' δσον δέν ὑπάρχει ἀρμονική ἀνάπτυξη μέ κορύφωση καί μέ τέλος. Ἡ ἀπόλυτη ἐνοποίηση τοῦ μουσυκοῦ χώρου καί συνάμα ή κατάτμησή του σέ μεμονωμένα στοιχεΐα καθιστά τώρα δυνατή τή συμπερίληψη του θορύβου στή γλώσσα τής μουσυκής. 'Ο θόρυβος γινόταν αἰσθητός ὡς ἀντίθεση πρός τό σύστημα τῆς ἄρμονίας έν όσω ή μουσυκή ἰεραρχία έδραζόταν στήν ταυτότητα ήχητυών σχέσεων, οἱ ὁποῖες μπορούσων νά μεταφερθοῦν σέ ὅλες τίς βαθμίδες τῆς κλίμωνας. όμως ένας θόρυβος δέν είναι δυνατόν νά άναχθεϊ εύθύγραμμα σ' ἔναν ἄλλο, καί γι' αὐτό μπορεῖ νά βρεῖ θέση μονάχα μέσα σ' ἔνα σύνολο πού δέν στηρίζεται στήν παραπάνω ταυτότητα παρά άρθρώνεται κατά μυφές ένότητες. Τή μουσυκή άνατίμηση τοῦ θορύβου τή διευκόλυνε διιως και ή έκτόπιση της κλασσυής άρμονίας άπό τόν ρυθμό, πολύ περισσότερο γιατί τά μουσικά δργανα πού παράγουν ρυθμό συχνότατα μπορούν νά παραγάγουν καί ἀπλούς θορύβους.

"Ωστε ή ἀπόλυτη ἀπομόνωση τῶν ἐπί μέρους μουσικῶν στοιχείων καί ἐπομένως ἡ ἀπόλυτη κινητικότητα καί ἐναλλαξιμότητά τους εἶχε έπιτευχθει ήδη στό πλαίσιο τῆς συνεποῦς μετεξέλιξης τῆς δωδεκαφθογγυτής μουσυτής. Τό ἀκόλουθο καί τελευταΐο βήμα γίνεται τή στιγμή πού τά άπομονωμένα καί καθ' αύτά ἰσότιμα στοιχεῖα δέν έναλλάσσουν πλέον τή θέση τους μέσα στήν ίδια πάγια δομή, άλλά συνδυάζονται έντελως έλεύθερα, γεννώντας δομές μεταβλητές καί άσταθεῖς. 'Αφοῦ ἡ σειραϊκή σύνθεση, στήν όποία τό γενικό σχέδιο καί οί λεπτομέρειες ένός ξργου έξωκολουθούσων νά συνάγονται άπό μία καί μόνη σειρά άναλογιῶν, ἔδινε τό ἴδιο βάρος σ' δλα τά στοιχεῖα κι ἔτσι δδήγησε τήν ίσοπέδωση στά ἄκρα, γι' αὐτό καί ή όλοκληρωτυκή έφαρμογή της άρχης της σειράς άναγκαστικά συνεπέφερε την ίδια της την άρση: ή σειρά ως συνέχουσα μορφή διαλύθηκε και ή ύπαγωγή τής ήχητικής γλώσσας σε κανονιστικές άρχες άπεμπολήθηκε. Η σειρά φαινόταν άνελαστυκή, έπειδή πραγματοποιούσε μονάχα όρισμένο καί πεπερασμένο πλήθος συνδυασμών, οι όποιοι ήσαν δεδομένοι μέ βάση ύπαρχουσες συγγένειες, ένω απέκλειε όλους τούς αλλους γι' αύτό κατατμήθηκε σέ μέρη ή σέ όριοθετημένα πεδία, πού μπορούσαν νά

παιχθοῦν σε τάξη άλλιώτως μάθε φορά, έτσι ώστε ἀπό έδῶ προέκυψε ένα σύνολο τόνων μανών να συνδυασθούν έλεύθερα μεταξύ τους, ένώ έξέλειψε ὁ ὁρισμός τῶν δομικῶν σχέσεων μέ βάση πάγια κριτήρια. Ἡ δόμηση τῶν μερῶν ἔγινε σημαντικότερη ἀπό τή δόμηση τοῦ συνόλου καί ή συνέχεια καταστράφηκε, καθώς ή γραμμυτή διάρθρωση τοῦ μουσικού ύλικού άντικαταστάθηκε άπό τή διάρθρωσή του κατά σημεία. Έτσι ή ἐκάστοτε μορφή δέν ἐγείρει τήν ἀξίωση νά είναι συνεκτική ή άποκλειστική, δέν θέλει νά είναι τίποτε άλλο παρά ένας συνδυασμός άνάμεσα σέ πολλούς δυνατούς. Τήν πουαλία τῶν δυνατῶν μορφῶν καί έπιλογών τή θυμίζει συνεχώς ὁ ἀνοιχτός καί ἀσταθής χαρακτήρας τῆς μορφής έκείνης, τήν όποία άποφάσισε νά έπιλέξει ο συνθέτης, χωρίς ώστόσο νά μπορεί ή νά θέλει νά θεμελιώσει αὐτήν του τήν ἀπόφαση μέ πειθαναγκαστικά ἐπιγειρήματα. 'Ακόμα καί οἱ μέγιστες ἀποστάσεις όσον άφορα στόν βαθμό συγγένειας των τόνων ή των ήχων άγνοοῦνται τώρα, καί μάλιστα ἀποφεύγονται ἐσκεμμένα οἱ συνάφειες άνάμεσα στά διάφορα μέρη καί στοιχεῖα. Δέν ὑπάρχει ἐπανάληψη, παραλλαγή, ἀνάπτυξη καί ἀντιδιαστολή, γιατί ὅλα αὐτά προϋπέθεταν δρισμένα μοτίβα καί θέματα. "Εφ" δσον παραμερίζονται ριζικά οἱ άρμονικοί δεσμοί, ἀπομένει μονάχα μιά ποσότητα ήχων, τό μουσικό άποτέλεσμα τῶν ὁποίων δέν πηγάζει ἀπό τίς μεταξύ τους σχέσεις, παρά ἀπό τό ὅτι δημιουργοῦν στό αὐτί τήν ἐντύπωση τῆς ἔντασης, τῆς χαλάρωσης ή τοῦ συγκεκομμένου ρυθμοῦ. Εδῶ ἐνδιαφέρει μονάχα ή μεμονωμένη λεπτομέρεια καί ή μεμονωμένη μουσυκή στιγμή, χωρίς συνάρτηση μέ τά προηγούμενα καί μέ τά ἐπόμενα. "Έτσι ὁ τόνος ή δ ήχος καί ή σιγή γίνονται ἰσότιμα μουσικά συμβάντα, ή παύση έντάσσεται στό μουσικό κομμάτι ώς ένεργό μέρος τῆς σύνθεσης καί έγκαταλείπεται ή παραδοσιακή τυποποίηση τῶν διαστημάτων, χαθώς τά διαστήματα παραλλάσσονται άνάλογα μέ την εκάστοτε σύνδεση καί διάταξη τῶν ἡχητικῶν φαινομένων. Ἡ κατάτμηση σέ ἄτομα ὁδηγεῖται στό ἔπουρο μέ τήν ἀναζήτηση ἔσχατων στοιχείων ή άμιγῶν δονήσεων, ή ανάμιξη των όποίων συγκροτεί τον έκαστοτε ήχο ή θόρυβο. Βέβαια, μερικές φορές γίνεται ή προσπάθεια νά είσαχθεϊ τάξη καί δομή στό αὐθαίρετα συμπαρατεθειμένο ύλικό, ὁπότε χρησιμοποιεῖται ό ήλεκτρονικός ύπολογιστής ή στατιστικές-μαθηματικές μέθοδοι. 'Ωστόσο, η διαφορά άνάμεσα σε αὐτόματο καί τυχαῖο προϊόν άναγκαστικά παραμένει έλάχιστη σέ μιά τέτοια μορφή όργάνωσης τοῦ ύλικοῦ, ἐφ' δσον μάλιστα δέν ένδιαφέρει τό ήχητικό αποτέλεσμα καί ο ρυθμός δέν

έχτυλίσσεται μέσα στόν χρόνο παρά άποτελεῖ μιάν ἄχρονη στατιστυκή σχέση, ἡ ὁποία θά μποροῦσε νά ἔχει διαμορφωθεῖ καί διαφορετικά.

Η μεταμοντέρνα μουσυκή παραμερίζει τήν παραδοσιακή διάκριση άνάμεσα σέ μορφή καί περιεχόμενο καθώς καί τήν έννοια τοῦ μουσικοῦ είδους. Είδος ώς γενυτή μορφή δέν μπορεί να ύπαρξει όταν ή μορφή καθ' αύτήν είναι σχετική, όταν δηλαδή τό κάθε έργο όφείλει νά παραγάγει τή δυτή του μοναδυτή μορφή. Καθώς καταρρέουν οι πάγιες μορφές, στό προσκήνιο έρχεται ή διαδικασία της δημιουργίας πού τώρα φαίνεται σημαντικότερη ἀπό τό τελικό ἀποτέλεσμα: τό τελικό άποτέλεσμα κατανοεϊται καί άποτιμᾶται μέ βάση τή διαδικασία τῆς δημιουργίας, και μάλιστα έπιχειρεϊται ή συγχώνευση τῆς διαδικασίας μέ τό ἀποτέλεσμα. Στό Action Painting ἀντιστοιχεῖ τό πειραματικό έγχείρημα της μεταμοντέρνας μουσυτής, ήτοι ένα έγχείρημα μέ ἀπρόβλεπτο ἀποτέλεσμα. Οἱ ἦχοι ὀφείλουν ἐδῶ νά ἐκδιπλώσουν τή γλώσσα τους οίονεί μοναχοί τους, η σύνθεση επομένως επιτελεϊται μέ τυχαΐες πράξεις, στίς όποῖες κρυσταλλώνεται ή εκάστοτε έσωτερμή κατάσταση τοῦ δημιουργικοῦ καλλιτέχνη. Είναι έπίσης δυνατόν νά μήν έχουν προσδιορισθεί οἱ λεπτομέρειες τῆς ἐκτέλεσης τοῦ κομματιοῦ, δπότε δ έρμηνευτής χαθορίζει τή σειρά τῶν τμημάτων του ή χαί τή δομή των λεπτομερειών τέλος, ή διάρθρωση τοῦ μουσυκοῦ συνόλου μπορεί και να έπαφίεται στόν δυροατή. Έπι πλέον, μερικές φορές έντάσσονται στό έργο τά τεχνικά συμπαρομαρτοῦντα τῆς γένεσης καί της έκτέλεσης του, π.χ. οἱ χαρακτηριστικοί ηχοι της προετοιμασίας της δρχήστρας άμέσως πρίν άπό την έναρξη της συναυλίας. Έν πάση περιπτώσει, ἀποφασιστική παραμένει ή διαδικασία τῆς μουσικῆς πράξης, όχι τό ετοιμο εργο θέμα τής μουσυκής γίνεται ή ίδια ή μουσυκή ώς συγκεκριμένη πράξη ἐπιχειρούμενη ἀπό συγκεκριμένους ἀνθρώπους μέσα σέ συγκεκριμένες περιστάσεις. Ἡ σύνθεση γίνεται γιά νά παρατηρηθεῖ τί συμβαίνει όταν γίνεται μιά σύνθεση. Ή μουσική άποζεϊ άπό τή μουσική ή άπό τή συγκεκριμένη μουσική πράξη, και ἀπό τήν ἄποψη αὐτή συμπεριφέρεται δμοια μέ τή μεταμοντέρνα λογοτεχνία, τῆς ὁποίας τό μέγα θέμα εἶναι τό ἴδιο τό γράψιμο. Εἶναι πρόδηλο έν τούτοις ότι ή αύτοαναφορικότητα της τέχνης καί ή αύταρέσκεια ή ή όμφαλοσκοπία τοῦ καλλιτέχνη ἀποτελοῦν τίς δύο πλευρές τοῦ ίδιου νομίσματος.

Η μεταμοντέρνα άρχιτεκτονική έναμε κι αὐτή μέ τόν δικό της τρόπο προφανές ὅτι δέν εἶναι πιά ἀναγκαῖος γιά πολεμικούς σκοπούς

δ φορμαλισμός τοῦ λογοτεχνικοῦ-καλλιτεχνικοῦ μοντερνισμοῦ, δηλαδή ή άναλυτική έρευνα γιά τήν εύρεση χαθαρῶν μορφῶν ὡς θεμελίου τῆς συνδυαστυτής. Ήταν άναγκαϊο δργανο πάλης έν δσω ή άστυτή σύνθεση παρέμενε ζωντανή καί όρατή ώς έχθρός, ώστόσο ή σημασία του ξεθώριασε ἀναγκαστικά μέσα στή μαζική δημοκρατία, ή ὁποία ἔχει ήδη πίσω της τήν άνοιχτή άντιπαράθεση μέ τόν άστικό πολιτισμό καί ἐπί πλέον χρειάζεται λειτουργικά τόν πλουραλισμό τῶν άξιῶν καί τῶν άντιλήψεων. Ο μεταμιοντέρνος τρόπος σκέψης έδράζεται έξ ίσου δσο καί ὁ μοντέρνος στήν έλεύθερη συνδυαστική τώρα όμως δέν συνδυάζονται άπαραιτήτως ἔσχατα στοιχεῖα, ἀλλά ἐπίσης ἡ πρό παντός ἔ-τοιμα σύνθετα χομμάτια, τά όποῖα λαμβάνονται ἀπό διαφορετικές έποχές, τεχνοτροπίες ή πολιτισμούς. Μέ τήν έννοια αὐτήν ή μεταμοντέρνα άρχιτεκτονωτή άντιπαραθέτει στήν όμοιομορφία τής μοντέρνας, ή όποια στρεφόταν ένάντια στόν άστικό έκλεκτικισμό, τήν έπιδιωξη τοῦ διαφορισμοῦ καί τῆς ἄρθρωσης καθώς καί στοιχεῖα πού ἀποσκοποῦν νά ξεπεράσουν τήν ἀπλή λειτουργυκή ἀντίληψη. Τό πλασματικό, διηγηματικό, παραστατικό καί ποιητικό στοιχεῖο, τό ἐνδιαφέρον καί τό έντυπωσιακό γνωρίζουν καινούργια δόξα, καί μαζί τους καί ή άναδρομή σε ίστορικές μορφές καθώς και ή προσπάθεια βιώσιμων διαμεσολαβήσεων ἀνάμεσα στό πρόσφατο καί στό ἀπώτερο παρελθόν τῆς Ιστορίας της άρχιτεκτονικής. Τούτη ή τροπή πρός τήν Ιστορία δέν πηγάζει όμως ἀπό μιά γνήσια ίστοριστική τοποθέτηση, ή δποία θά έθετε σε άμφισβήτηση το πρωτεΐο τοῦ χώρου άπεναντι στόν χρόνο, δπως τό καθιέρωσε ό λογοτεχνικός-καλλιτεχνικός μοντερνισμός. Γιατί τα δάνεια από το ίστορικό παρελθόν συμπαρατίθενται απλώς μέσα στόν χῶρο, καί μάλιστα σύμφωνα μέ τίς ἐκάστοτε ἐπικρατοῦσες σημερινές άντιλήψεις και άνάγκες, κι δχι παίρνοντας ύπ' δψιν τήν ίστορυτή τους συνάφεια, δηλαδή τίς συνθήκες της γένεσης καί της λειτουργίας τους όπως συγκεκριμενοποιήθηκαν μέσα στόν Ιστορικό χρόνο.

Ή ἐλεύθερη χρήση ἰστορικοῦ ὑλικοῦ στή μεταμοντέρνα ἀρχιτεκτονική στηρίζεται σέ μιά σιωπηρή διάκριση ἀνάμεσα σέ μορφή καί περιεχόμενο: μορφές, οἱ ὁποῖες στό παρελθόν συνδέθηκαν μέ «ἀντιδραστικό» περιεχόμενο (ὅπως λ.χ. ὁ ἀστικός ἐκλεκτικισμός ἢ ἡ φασιστική λατρεία τοῦ μνημειώδους), τίθενται τώρα στήν ὑπηρεσία «προοδευτικῶν» σκοπῶν, καί πρῶτα-πρῶτα στήν ὑπηρεσία τοῦ ἀγώνα ἐνάντια στήν ἰσοπεδωτική καὶ ἀλλοτριωτική τεχνική ὁρθολογικότητα τῆς τεχνοκρατίας καὶ τῶν λειτουργιστικῶν της ἀντιλήψεων. Τά προγραμμα-

τικά συνθήματα της μεταμοντέρνας άρχιτεκτονικής κάνουν άμέσως άντιληπτό ὅτι τούτη ἐδῷ λίγα ὀφείλει στήν ἱστορία, ἐνῷ ἀπεναντίας δφείλει πολλά στήν πολιτισμική ἐπανάσταση. Από τήν πολιτισμική έπανάσταση (καί έμμεσα άπό την πρωτοπορία) προέρχεται ή έξύμνηση της δημιουργυκής φαντασίας και ή άντίστοιχη άπεχθεια ένάντια στή μονότονη στατικότητα της οἰκοδομικής τεχνικής όρθολογικότητας, ή δποία, δπως λέγεται, έκφράζεται μέ τή λειτουργιστική συρρύνωση τῶν βιοτικῶν ἀναγκῶν τοῦ ἀτόμου. Τό παιγνίδι μέ τίς μορφές στήν άρχιτεκτονική άποσκοπεϊ άκριβως νά έκανοποιήσει τίς άληθινές βιοτικές ἀνάγκες καί το ίδεῶδες τῆς αὐτοπραγμάτωσης, ὅπως το έννοοῦσε ή πολιτισμική έπανάσταση: ἀπό τήν ἄποψη αὐτή συγκαταλέγεται στίς έκδηλώσεις τοῦ μαζικοδημοκρατικοῦ ήδονισμοῦ, ὁ ὁποῖος στρέφεται ένάντια στήν αὐστηρότητα τῆς τεχνικῆς ὀρθολογικότητας. Οἱ εὐνόητες πρακτικές άναγκαιότητες θέτουν βέβαια στό παιγνίδι μέ τίς μορφές καί τά ύλικά στενότερα δρια στήν άρχιτεκτονική παρά στή μεταμοντέρνα ζωγραφική ή γλυπτική, πάντως φιλοδοξία παραμένει νά συγκερασθεῖ τό τεχνικά ἀναγκαῖο μέ τό παιγνιῶδες καί τό ἡδονιστικό. 'Ωστόσο ή φιλοδοξία τούτη, ἄν καί έμπνέεται ἀπό τήν πολιτισμική ἐπανάσταση, ἀναγκάζεται κατά τήν πρακτική της ὑλοποίηση νά μπεῖ στήν ύπηρεσία πολύ πεζών κοινωνικών σκοπών. 'Ο έκλεκτικισμός καί ή πολυμορφία τῆς μεταμοντέρνας ἀρχιτεκτονυτῆς σέ πρώτη γραμμή βιανοποιούν τήν ανάγρη των μελών των ανώτερων καί ανώτατων καταναλωτικών στρωμάτων νά ξεχωρίσουν τά μέν άπό τά δέ μέ τόν επιδευκτικό άτομμιασμό και με την πρωτοτυπία: άπό την άποψη αύτην έκπληρώνουν παρόμοιες λειτουργίες όπως καί ή έκλεκτυαστική κατεύθυνση της αστυής αρχιτεκτονικής από τό δεύτερο μισό του 19ου αί. Έκτος ἀπ' αὐτό --άλλά σέ συνάφεια μαζί του- ἡ μεταμοντέρνα άρχιτεκτονυτή ὑιανοποιεῖ τίς ἀνάγχιες παραστάσεων τῶν νέων κέντρων (πρό παντός οἰκονομυτής) ἰσχύος τής μαζυτής δημοκρατίας, τά ὁποῖα κατά τίς τελευταΐες δεκαετίες άπομουρύνθηκαν όλο καί περισσότερο άπό τίς ἀστυκές συνήθειες σχέψης καί ζωής και ἐνδιαφέρονται νά δείχνουν πρός τά έξω πρόσωπο «μοντέρνο» καί «σύω». Οἱ ἀσθενέστεροι καταναλωτές καί οἱ παρίες τῆς καταναλωτικῆς κοινωνίας θά πρέπει νά άρχεσθοῦν γιά πολύ ἀχόμα μέ τήν τυποποιημένη μαζική χατασχευή τῶν παραπροϊόντων τοῦ ἀρχιτεκτονικοῦ μοντερνισμοῦ.

## 6. ΒΑΣΙΚΑ ΓΝΩΡΙΣΜΑΤΑ ΤΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΟΝΙΚΗΣ ΚΑΙ ΤΗΣ ΦΙΛΟΣΟΦΙΚΗΣ ΣΚΕΨΗΣ ΣΤΗ ΜΑΖΙΚΗ ΔΗΜΟΚΡΑΤΙΑ

'Η διχοτομία τεχνυτής όρθολογικότητας καί ήδονισμοῦ, ή όποία χαρακτηρίζει την κοινωνική ζωή της μαζικής δημοκρατίας στό σύνολό της, διέπει ἐπίσης τή γενική φυσιογνωμία καί τίς βασικές κατευθύνσεις της επιστημονυσης καί της φιλοσοφυσης σκέψης ύπο τίς συνθηκες της μαζικής δημοκρατίας. "Οπως είναι εύνόητο, ή τεχνική όρθολογικότητα βρίσκει τήν πιό άδρή της έκφραση στίς θετικές ἐπιστῆμες, καί μάλιστα στόν βαθμό πού αὐτές συνδέονται μέ τή βιομηχανία καί τήν τεχνική. Τοῦτο έχει ώς συνέπεια ότι τό χάσμα ἀνάμεσα στίς θετικές ἐπιστῆμες καί στή φιλοσοφία βαθαίνει, έφ' δσον αὐτή ἀναλαμβάνει ὅλο καί περισσότερο τήν έκπροσώπηση ή τήν ύπεράσπιση τοῦ ήδονιστικοῦ ίδεώδους τῆς αὐτοπραγμάτωσης, προσπαθώντας νά μεταφράσει στή γλώσσα του τό ἀνθρωπιστικό ἰδεῶδες, ἔτσι ὥστε νά μή χάσει (έντελῶς) τήν έπαφή με τήν πραγματικότητα καί με τόν «άνθρωπο» σε μιάν έποχή ίδιαίτερα δύσκολη γιά τούς φιλοσόφους. Τό άναλυτικό-συνδυαστικό σχήμα σιέψης γνωρίζει στόν χώρο τής τεχνικής όρθολογικότητας τίς έναργέστερες ἐπεξεργασίες του, ὅμως ἡ ἐπίδρασή του ἐπεκτείνεται καί στούς ὑπόλοιπους τομεῖς ἥ γνωστικούς κλάδους. Αὐτό συμβαίνει είτε έμμεσα, δηλαδή μέ τή διαμόρφωση πολλών δομικά συγγενών μεθοδολογιών ή όντολογιών, τίς όποῖες διέπει ἀπό κοινοῦ ὁ άναλυτικός-συνδυαστικός τρόπος σκέψης, άλλά πού κάθε μία τους προβάλλει άξιώσεις ίσχύος σ' ένα ίδιαίτερο πεδίο, είτε ἄμεσα, δηλαδή δταν μία μεθοδολογία ή όντολογία προβάλλει άξιώσεις οἰκουμενυτής ίσχύος. Τέτοιες οίκουμενικές άξιώσεις διατύπωσε ή χυβερνητική, τῆς δποίας ή διάδοση μετά τόν δεύτερο παγκόσμιο πόλεμο είναι ένδεικτιχή γιά τήν ἐσώτερη ἐνότητα τοῦ ἀναλυτικοῦ-συνδυαστικοῦ σχήματος σκέψης με οὐσιαστικές ἀπόψεις τῆς μαζικοδημοκρατικῆς ζωῆς. Ἡ άνάλυση καί ο συνδυασμός άποτελοῦν πράγματι τά δύο θεμελιώδη μεθοδολογικά δργανα τοῦ έγχειρήματος τῆς κυβερνητικῆς. Συνήθως βέβαια ή χυβερνητική ὁρίζεται ὡς θεωρία τῆς συμπεριφορᾶς συστημάτων ή της συνάρτησης αὐτορρυθμιζόμενων συστημάτων μέ τά ὑποσυστήματά τους, δμως ή ύπερκείμενη έννοια τοῦ συστήματος δέν νοεϊται μέ τήν παλιά μεταφυσική έννοια ένός "Ολου, τό όποιο είναι κάτι παραπάνω καί κάτι ποιοτικά διαφορετικό ἀπό τά μέρη του, άλλά ώς τό σύνολο τῶν ἔσχατων στοιχείων του ἀντίστοιχα, ἡ διαφορά

άνάμεσα σε άπλά καί σύνθετα συστήματα άνάγεται στήν ποσότητα καί στόν τρόπο σύνδεσης τῶν στοιχείων αὐτῶν. Οἱ πράξεις πού εἶναι δυνατές έντός τοῦ συστήματος ἐπιχειροῦνται πάνω στά ἐπί μέρους στοιχεῖα του, τά ὁποῖα ἀκριβῶς ἐξ αἰτίας τῶν πράξεων αὐτῶν περνοῦν **ἀπό μιά κατάσταση α σέ μιά κατάσταση β. Οἱ μετασχηματισμοἱ τοῦ** συστήματος ἐπιτυγχάνονται λοιπόν καθώς τό κάθε του στοιχείο μετασχηματίζεται σέ ένα άλλο στοιχείο, όπότε κάθε στοιχείο τοῦ καινούργιου συστήματος είναι ἀποτέλεσμα τοῦ μετασχηματισμοῦ ἐνός στοιχείου τοῦ προηγούμενου συστήματος: ἔτσι, ὁ μετασχηματισμός δείχνει την ἐπίδραση τοῦ τελεστή τῶν πράξεων πάνω στά ἐπί μέρους στοιχεία τοῦ συστήματος. Ο τρόπος, μέ τόν όποιο συναρτώνται ή συνδυάζονται μεταξύ τους τά στοιχεῖα τοῦ συστήματος, συνιστά τό πληροφοριακό περιεχόμενο τοῦ συστήματος πού ἀποτελεῖ εἴτε τό μέτρο τῆς εὐταξίας τοῦ συστήματος εἴτε, ἀντίστροφα, τό ἀποτέλεσμα της διάταξης των στοιχείων. Ἡ ἐπεξεργασία των πληροφοριών γίνεται μέ τήν ἀποκατάσταση σχέσεων ἀνάμεσα στά στοιχεῖα τοῦ συστήματος, οπότε ἀπό τή διαστούρωση τῶν πρόσφατων μέ τά ήδη καταχωρισμένα στοιχεῖα προκύπτουν νέοι συνδυασμοί.

'Ακριβῶς ὁ σύνθετος χαροκτήρας τοῦ συστήματος καί ἡ πάντοτε δυνατή ἀποδιάρθρωσή του στά στοιχεῖα του ἐπιτρέπουν τίς τεχνικές έφαρμογές της χυβερνητικής. Ἡ αὐτοματοποίηση π.χ. στηρίζεται σέ έναν μερισμό καί χωρισμό πράξεων, οί όποῖες ἀκολούθως ἀνασυγκροτοῦνται πάνω στή βάση τῆς ευρεσης τῶν ἔσχατων συστατικῶν τους. Ή άνασυγκρότηση τούτη δέν περιλαμβάνει δμως όλόκληρη τήν πορεία της πράξης, παρά μονάχα τίς τεχνικά καίριες πλευρές της. Μέ άλλα λόγια, ή πράξη περιορίζεται σέ ένα σχήμα ή μοντέλο πού οὐσιαστικά άποτελεῖ μιά λειτουργική ἀφαίρεση. Ἡ ἀφαίρεση τούτη γίνεται πάνω στή βάση μιᾶς προγενέστερης άνάλυσης, κατά τήν όποία διαπιστώθηκαν καί ξεχωρίσθηκαν τά άποφασιστικά άπό λειτουργική άποψη στοιχεΐα, γιά νά συνδυασθοῦν ἀκολούθως μεταξύ τους. "Ωστε ή κατασκευή μοντέλων προϋποθέτει τήν άποδιάρθρωση ένός πράγματος ή μιᾶς διαδυκασίας σέ ἔσχατα στοιχεῖα. Τό μοντέλο ἀποτελεῖ μιά σύντμηση τοῦ ἐκάστοτε ἀντικειμένου ή ἔνα σύστημα συγκροτούμενο μέ βάση σχέσεις καί δομές, οἱ ὁποῖες θεωροῦνται οὐσιώδεις γιά τό άντικείμενο, δταν αὐτό βλέπεται ἀπό ὁρισμένη σκοπιά: ἡ ἀλλαγή τῆς σκοπιᾶς μπορεί λοιπόν νά δώσει ένα διαφορετικό μοντέλο γιά τό ίδιο άντωείμενο. 'Ως λειτουργική άφαίρεση, τό μοντέλο μπορεί νά άγκα-

λιάσει πολλά άντυιείμενα καί έτσι νά κατορθώσει μιάν ένοποίηση τῆς πραγματικότητας. Η πραγματικότητα ένοποιεϊται βέβαια ήδη μέ τό γεγονός δτι τά διάφορα στοιχεῖα της μεταφράζονται στήν έκάστοτε χρησιμοποιούμενη τεχνητή γλώσσα, προκειμένου ν' ἀποτελέσουν συστατικά τοῦ συστήματος. Ο συνδυασμός καί ή ἐπεξεργασία τῶν δεδομένων δέν είναι δυνατόν νά γίνουν χωρίς τήν χωδικοποίησή τους, δηλαδή χωρίς τή μετατροπή τους σέ σημεῖα μιᾶς ἐννοιολογυιῆς γραφής ή μιᾶς τεχνητής γλώσσας. Η ένοποίηση καί ή άφαίρεση συνδέονται άναπόσπαστα, έκφράζονται άπό κοινοῦ μέσα στήν άπλότητα καί στή σαφήνεια της τεχνητης γλώσσας — καί ό,τι δέν μπορεί νά συμπιεσθεῖ γιά νά χωρέσει μέσα σέ τούτη τήν ἀπλότητα καί τή σαφήνεια δέν γίνεται ποτέ συστατικό τοῦ συστήματος, δηλαδή τῆς πραγματικότητας όπως τήν δρίζει ή χυβερνητυκή. Τοῦτο σημαίνει: ή χυβερνητυκή δημιουργεϊ ἀπό μόνη της τήν πραγματικότητα πού ἔχει ἐνδιαφέρον γιά τήν ίδια, κι έπομένως τά μοντέλα της δέν είναι ἀπλῶς βοηθητικά μέσα της έρευνας, άλλά και άντικείμενό της καθώς και πεδίο έφαρμογης της ίδιας της χυβερνητυτής. Η διδασκαλία γιά τό περιεχόμενο καί ή διδασιωλία γιά τή μορφή είναι πλέον άδιαχώριστες, συγχωνεύονται στό πλαίσιο μιᾶς ένιαίας διδασκαλίας γιά τήν κυβερνητυκή έπιστήμη ή τέχνη. Κι ἐφ' ὄσον αὐτή θέλει ν' ἀποτελεῖ μεθοδολογία καί συνάμα οντολογία, είναι έξ ίσου αύτοαναφορική όσο έπιθυμοῦν νά είναι καί ή μεταμοντέρνα λογοτεχνία ή ζωγραφική.

Ή κυβερνητική μπορεί νά έγείρει ἀξιώσεις οἰκουμενικής ἰσχύος, ἐπειδή ἐντός της συμβαδίζει ἡ ἀναγωγή σέ ἔσχατα στοιχεία μέ τήν ἀφαίρεση ἀπό τίς συγκεκριμένες ἰδιότητες τῶν στοιχείων τούτων. Αὐτό ἐπιτρέπει τή συγκρότηση συστημάτων, ἡ τυπική δομή τῶν ὁποίων μπορεί νά ἐπαναγνωρισθεί σέ τομεῖς ἐτερογενεῖς ἀπό ὑλική ἄποψη. "Ετσι, ἡ κυβερνητική ἐπιδιώκει τήν ἐφαρμογή μαθηματικῶν μεθόδων καί σέ τομεῖς ὁπως ἡ ψυχολογία ἡ ἡ βιολογία, οἱ ὁποῖοι ἴσαμε τότε φαίνονταν ὡς ἐκ τῆς ὑφῆς τους ἀπρόσιτοι στά μαθηματικά. Ἡ μαθηματικοποίηση ὅλων τῶν τομέων σημαίνει μετατροπή ὅλων τῶν ἀντικειμένων σέ ἰδεατά μεγέθη, συνεπιφέρει ἐπομένως τήν ὁμογενοποίησή τους καί ἔτσι ἐπιτρέπει νά ἐναλλάσσονται καί νά συνδυάζονται μεταξύ τους. Ἡ κυβερνητική ξεκόβει λοιπόν ριζικά ἀπό τήν ἰδέα τῆς οὐσίας, κάνει ἀφαίρεση ἀπό τήν ἐκάστοτε ὕλη καί δέν ζητᾶ τήν αἰτία τοῦ συστήματος ἡ τῆς συμπεριφορᾶς ἐρευνᾶ τίς λειτουργικές δυνατότητες τῶν πληροφορικων συστημάτων χωρίς νά ἐνδιαφέρεται γιά τίς

ύλικές, φυσιολογικές ή ψυχολογικές τους ίδιότητες, γι' αὐτό καί μπορεῖ νά 'ναι ταυτόχρονα κοινωνιστεχνική, βιστεχνική καί μηχανστεχνική. "Ομως καί στήν τελευταία αὐτήν περίπτωση γίνεται λόγος γιά λήψη, έπεξεργασία καί μετάδοση πληροφοριών, έφ' όσον μονάχα ή έξωτερική λειτουργία ένδιαφέρει. Στήν καθαρά λειτουργιστική αὐτήν προοπτυκή, οἱ ὁμοιότητες ἀνάμεσα στίς μηχανές ἐπεξεργασίας στοιχείων καί στίς βιολογικές ή πνευματικές διαδικασίες γίνονται γιά εὐνόητους λόγους χεντρικό θέμα ἔρευνας. Μέ παρόμοιο τρόπο ἀντιμετωπίζονται τά κοινωνικά φαινόμενα προκειμένου νά συλληφθοῦν θεωρητικά, δηλαδή ἀνάγονται σέ πληροφορίες ή σέ όμάδες πληροφοριών καί κατανέμονται σέ άντίστοιχα συστήματα. Η μετατροπή ένός συγκεκριμένου φαινομένου σέ πληροφορία τό κάνει μιάν ἀφηρημένη καί συνάμα εύκίνητη μονάδα ύπολογισμοῦ, ή ὁποία μπορεῖ κατά βούληση νά ταξινομηθεϊ καί νά συνδυασθεϊ μέ άλλες. "Ετσι ή ποιότητα γίνεται ποσότητα, ή έτερογένεια γίνεται όμοιογένεια καί ή Ιστορία μαθηματικά, συνάμα δμως ή κυβερνητική σύλληψη τῶν κοινωνικῶν φαινομένων άποτελεϊ πιστή δομική άναπαραγωγή ή ίδεατό άντικατοπτρισμό τῆς έξαιρετικά κινητικής μαζικοδημοκρατικής πραγματικότητας, μέσα στήν όποια οι λειτουργίες και όχι οι ούσίες, τά εὐκίνητα ἄτομα καί δχι οί ἄχαμπτες ποιότητες διαμορφώνουν μέ τούς συνεχείς συνδυασμούς τους τήν προσωρινά έπωρατούσα, άλλά ρευστή κατάσταση τοῦ κοινωνικού συστήματος, του όποίου ή γενική τυπική δομή παραμένει ώστόσο σταθερή. Τά ἐπί μέρους πληροφορικά συστήματα ἀναφέρονται βέβαια στούς άντίστοιχους ἐπί μέρους ὑλικούς τομεῖς, ὅμως ἡ μετάβαση ἀπό τό ἔνα σύστημα στό ἄλλο είναι εὔκολη, καί μάλιστα εὔλογη, έξ αἰτίας τῆς τυπικῆς καί τῆς δομικῆς τους παραλληλότητας. Ἡ άλληλεπίδραση καί ή άλληλεξάρτηση τῶν συστημάτων καί τῶν τομέων εκτείνεται, έτσι ώστε αὐτά, χάρη στήν κοινή τους ἀναγωγή σε όμοιόμορφες μονάδες ύπολογισμοῦ, μποροῦν νά γίνουν ἀντικείμενο ἐνιαίας διαπραγμάτευσης ή μιᾶς καί μόνης δραστηριότητας. Ἡ γενική τούτη δυνατότητα βρίσκει τή στενότερη τεχνική της έφαρμογή στήν αύτοματοποίηση, ή όποια έπιτρέπει τήν παραγωγή διαφορετικών προϊόντων μέ τίς ίδιες μηχανές και μέ τήν ίδια διαδικασία. Επί πλέον, ή ένοποίηση τῶν γνωστικῶν μεθόδων καί τῶν πρακτικῶν δραστηριοτήτων ύπό τήν αἰγίδα τῆς χυβερνητικῆς ἥ τῆς πληροφορικῆς ἐνισχύει τήν τάση διαπλοιής ή καί συγχώνευσης γνωστικών κλάδων, οἱ ὁποῖοι σύμφωνα μέ την αστική αντίληψη, όπως αύτη ύλοποιούνταν στην

όργάνωση της παιδείας, όφειλαν νά παραμείνουν ξεχωριστοί τόσο λόγω περιεχομένου όσο καί λόγω μεθόδου. Ή όλο καί μεγαλύτερη προτίμηση πρός τίς διεπιστημονικές σπουδές άποτελεῖ καθ' αὐτήν, καί ἀνεξάρτητα ἀπό τά πραγματικά της πλεονεκτήματα ή μειονεκτήματα, μιάν ἔνδειξη τῆς παρακμῆς τοῦ άστικοῦ κανόνα καί τῆς ὑφιστάμενης προθυμίας να ύπαχθοῦν όλοι οἱ γνωστικοί τομεῖς στό ίδιο μοντέλο σκέψης ή νά συνδυασθοῦν τά πάντα μέ τά πάντα. Ἡ προθυμία αὐτή ἔχει τίς ρίζες της καί συνάμα ἀνταποκρίνεται στήν ἐπιδίωξη τῆς μαζυτής δημοκρατίας νά παραμερίσει τίς ποιοτικές διαφορές ή νά τίς αναγάγει κατά τό δυνατόν σέ ποσοτικές από την αποψη της Ιστορίας των ίδεων προέρχεται έπομένως από τήν ίδια πηγή δπως καί τό αίτημα της πρωτοπορίας για κατάργηση τῶν ὁρίων ἀνάμεσα σέ τέχνη καί ζωή. `Η συνάφεια αὐτή γίνεται ἀκόμα προφανέστερη ἄν ἀναλογισθούμε ότι ή ανάμιξη ή ή ένοποίηση της μεθόδου καί του περιεχομένου τῶν διαφόρων γνωστυιῶν κλάδων — τόσο ἡ ένοποίηση τῶν φυσυιῶν έπιστημών μέ τίς ἐπιστῆμες τοῦ ἀνθρώπου δσο καί ἡ ἐνοποίηση τῶν έπί μέρους έπιστημών τοῦ άνθρώπου— συχνότατα συνοδεύεται άπό τό αίτημα γιά στενή σύνδεση έπιστήμης καί ζωής. 'Η ένοποιημένη γνώση κοινωνικοποιείται όλο καί περισσότερο, δηλαδή ἀποτιμᾶται μέ κριτήριο τήν κοινωνυκή της ώφέλεια, ένῶ παράλληλα έξασθενίζει συνεχῶς ή παλαιά πίστη στή θεωρητυκή ὑανότητα τοῦ πνεύματος ν' άναριαλύπτει καί νά συλλαμβάνει την άλήθεια, καί διαδίδεται ή άποψη ότι ή γνώση, ἄν ἀξίζει πράγματι τό ὄνομα αὐτό, πρέπει «νά ἐνδιαφέρει άμεσα τόν ἄνθρωπο». "Ολα αὐτά σημαίνουν συγκεκριμένα τή στενότερη σύνδεση τοῦ ἐκπαιδευτικοῦ συστήματος μέ τίς ἀνάγκες τής παραγωγής και τής άγορας, δηλαδή με τήν άρχή τής άπόδοσης.

Μέ παρόμοιο τρόπο θά μπορούσαμε νά ἀναλύσουμε και τίς θεωρίες τῶν παιγνίων πού παράλληλα μέ τήν κυβερνητική ἄσκησαν σημαντική ἐπίδραση στίς ἐπιστῆμες. Γιά νά ἀποφύγουμε ἐπαναλήψεις, περιοριζόμαστε ώστόσο στήν ὑπόμνηση ἐνός εἰδικοῦ σημείου, τό ὁποῖο εἶναι διδακτικό σέ σχέση μέ τό δικό μας πρόβλημα. Πρόκειται γιά τήν ἐπεξεργασία θεωριῶν τῆς ἀπόφασης, ἡ ὁποία μπορεῖ νά γίνει κατανοητή μονάχα ἄν τή δοῦμε στό πλαίσιο τῆς γενικῆς ἐπικράτησης τοῦ ἀναλυτικοῦ-συνδιαστικοῦ σχήματος σκέψης. Ἡ ποιαλία καί τό πλῆθος τῶν λογικά θεμιτῶν συνδιασμῶν κάνει εὕλογο τό συμπέρασμα ὅτι ἡ προτίμηση τοῦ ἐνός μέσα σέ ὅλους ὀφείλεται ὅχι σέ ἀντικειμενικές

καί ἔλλογα ἐκφράσιμες ἀναγκαιότητες, ἀλλά σέ μιάν ἀπόφαση τοῦ έκάστοτε ύποκειμένου μή ἐπιδεχόμενη ἄλλες ἐξηγήσεις. "Όσο περισσότερο ἀναλύονται τά συστήματα σέ ἔσχατα συστατικά στοιχεῖα, τόσο σπουδαιότερος γίνεται άναγκαστικά ὁ παράγοντας τῆς ἀπόφασης γιά τή συγκρότηση τοῦ συστήματος. Κάθε νέα πληροφορία σημαίνει δυνατότητα καλύτερης ρύθμισης ένός κυβερνητικού συστήματος, ήτοι μᾶς καλεῖ ἀπό μόνη της νά φτιάξουμε νέους συνδυασμούς καί ἐπομένως νά λάβουμε νέες ἀποφάσεις. ή χρήση μαθηματικών μεθόδων καί ή τυποποίηση τῶν περιεχομένων μέ παράλληλη ὁμογενοποίηση τῶν διαφόρων τομέων κάνουν ἐπίσης συνεχῶς αἰσθητή τήν ἀνάγκη καί. ταυτόχρονα τή λειτουργία τῶν ἀποφάσεων, ἐφ' ὅσον πάνω σ' ἔνα χαθαρά τυπικό ἐπίπεδο προσφέρονται πολύ περισσότερες λύσεις κι έπομένως πολύ περισσότερες έπιλογές ἀπ' δ,τι πάνω στό (κατά πολύ) στενότερο ύλικό ἐπίπεδο τῶν περιεχομένων. Ἡ ἀναγωγή ἐμπράγματων καταστάσεων σέ μοντέλα συμβάλλει κι αύτή στήν έπιστημολογική νομιμοποίηση στάσεων συνυφασμένων μέ θεωρίες τῆς ἀπόφασης: τό μοντέλο ἀποτελεῖ ἐπιλεκτική ἀνασυγκρότηση τῆς πραγματικότητας, όμως κάθε έπιλογή στηρίζεται σέ μιάν ἀπόφαση. Τέλος, πρέπει νά ὑπενθυμίσουμε τήν καταγωγή τῆς θεωρίας τῆς ἀπόφασης ἀπό τόν έπιστημολογικό καί μεθοδολογικό συμβατικισμό της έποχης του 1900 (βλ. κεφ. ΙΙΙ, 2), ἀφοῦ μάλιστα ἡ σημερινή ἀντίληψη γιά τά μοντέλα προέρχεται άμεσα ἀπ' αὐτόν, ἔστω κι ἄν τοῦτο συχνά δέν γίνεται άντιληπτό. Οἱ ἐπιστημονικές συμβάσεις εἴναι, ἐξ ἴσου ὅσο καί τά μοντέλα, άναγκαϊες ή σκόπιμες πλασματικές κατασκευές, οἱ ὁποῖες θέλουν νά σώσουν, δηλαδή νά έξηγήσουν λειτουργυά, τά φαινόμενα μέσω άφαιρέσεων. Σχετυιά μέ τίς σημερινές θεωρίες τῆς ἀπόφασης, οί όποῖες συνδέονται έν μέρει μέ τήν χυβερνητυκή καί έν μέρει μέ τή θεωρία τῶν παιγνίων, πρέπει νά παρατηρηθεῖ ἐπιπροσθέτως ὅτι δέν έχουν νά κάμουν μέ δραματικές ύπαρξιακές ή κοσμοθεωρητικές άποφάσεις, δπως συνέβαινε μέ άνάλογες θεωρίες ύπαρξιστών φιλοσόφων, παρά με ἀποφάσεις λαμβανόμενες ἀπό μιά σταθμιστική νόηση, ἡ ὁποία προϋποθέτει άνεξέταστα τήν κοσμοθεωρητική τοποθέτηση τῆς τεχνικής δρθολογικότητας. Τέτοιες ἀποφάσεις δέν ἀφοροῦν λοιπόν στό Όλο, στήν προέλευση τῶν πραγμάτων καί στό ἔσχατο νόημα τῆς ζωῆς, παρά διαμορφώνονται μέσα στόν κατακερματισμένο κόσμο τῶν πληροφορικών συστημάτων καί των μοντέλων, είναι έπί μέρους άποφάσεις, οἱ ὁποῖες λαμβάνονται ἀπό ἔναν εἰδικό γιά νά λύσει ἐπί μέρους

προβλήματα μέ σημασία λίγο-πολύ παροδυτή. "Έτσι ή άπόφαση, ή δποία καθοδηγεϊ τό παιγνίδι τῶν συνδυασμῶν, γίνεται κι ἡ ἴδια συστατικό στοιχεῖο τούτου τοῦ παιγνιδιοῦ.

Μιά ἄλλη νεότερη παραλλαγή τοῦ ἀναλυτικοῦ-συνδυαστικοῦ σχήματος σκέψης, δπου έχουν έπίσης υἱοθετηθεῖ λογικές καί μαθηματικές μέθοδοι, είναι ή κατεύθυνση έκείνη της γλωσσολογίας, ή όποία έπιδιώχει την κατάρτιση μιᾶς γενετυτής γραμματυτής. Ή μεταμόρφωση της γλωσσολογίας, πού έκανε δυνατή τήν προσέγγισή της μέ τήν χυβερνητική, δφείλεται λιγότερο σέ θεωρητικούς τής λογικής, οί δποῖοι ἤθελαν νά δημιουργήσουν τεχνητές γλῶσσες, καί περισσότερο σέ τεχνικούς τῶν τηλεπικοινωνιῶν καί τῶν ὑπολογιστικῶν μηχανῶν, οἰ όποιοι άναζητούσαν λύσεις σέ προβλήματα μεταφραστικά κ.ά. 'Η μαθηματική καί λογική ἀνάλυση σκοπεύει ἐδῶ νά καταλήξει στήν ἐπεξεργασία μιᾶς τυπυτής θεωρίας τής γραμματυτής ή μιᾶς γενυτής θεωρίας τῆς γλωσσυτῆς δομῆς, μέ ἀφετηρία τήν ὁποία καί περνώντας ἀπό διαφορετικά ἐπίπεδα ἀφαίρεσης καί γενίκευσης μποροῦν τελικά νά βρεθοῦν τά συστήματα ἐχεῖνα ὅπου θά ἢταν δυνατόν νά ἐνταχθοῦν οἰ φυσικές γλώσσες. Τούτη ή γραμματική τοῦ βάθους είναι ἐννοιολογικό κατασκεύασμα, ἀπό τό ὁποῖο λείπουν τά μεταφορικά καί ἀνθρωπομορφικά στοιχεΐα τῆς γραμματυτῆς τῆς ἐπιφάνειας. Τό μεθοδολογικό καί συστηματικό πρωτείο τῆς γραμματικῆς τοῦ βάθους ἀποσκοπεί στόν έξοβελισμό τῆς χαστικῆς ποικιλομορφίας τῶν ἐμπειρικῶν δεδομένων, ἔτσι ὥστε νά προκύψει ἔνα ἐπίπεδο, πάνω στό ὁποῖο μποροῦν νά έπιχειρηθοῦν ἀμιγεῖς συνδυασμοί δίχως τήν παρεμβολή μεταβλητῶν καί άστάθμητων παραγόντων ή βασυκή συνδυαστυκή ροπή ώθει λοιπόν πρός τήν ἀφαίρεση μέ τή βοήθεια λογικών καί μαθηματικών μέσων. Οἱ συνδυασμοί στό ἐπίπεδο τῆς γραμματικῆς τοῦ βάθους γίνονται μέ βάση τήν εθρεση ἔσχατων στοιχείων πού ὑπάρχουν ή περιέχονται ὑποχρεωτικά καί a priori σε κάθε γλώσσα καί ἐπομένως μποροῦν νά ὀνομασθοῦν universalia. Αὐτά συνιστοῦν τίς θεμελιώδεις κατηγορίες πού είναι απαραίτητες σέ κάθε γλώσσα καί παρέχουν τήν άφετηρία γιά κάθε δρισμό καί κάθε μεταβολή τοῦ νοήματος. Έπομένως οἱ ἐκάστοτε ἀρθρώσεις τοῦ νοήματος προκύπτουν ἀπό μιά συνδυαστυκή έδραζόμενη σ' ένα περιορισμένο εύρετήριο σημικών κατηγοριών. Στόν βαθμό πού ἀποσαφηνίζονται αὐτές οἱ κατηγορίες ή τά universalia, ἀναφαίνεται συνάμα καί τό περίγραμμα τῆς γραμματυῆς τοῦ βάθους ὡς τῆς θεωρίας ἡ ὁποία ὑποδεμανίει ποιές συνδέσεις τῶν

βασικών στοιχείων της γλώσσας είναι θεμιτές. Τό πρόβλημα πού τίθεται τώρα είναι ή συναγωγή της γραμματικής της επιφάνειας ἀπό τή γραμματική τοῦ βάθους. Τή λύση του τή δίνει μιά μετασχηματιστική γραμματική ή σύνταξη, ή ὁποία διατυπώνει τούς κανόνες μετασχηματισμοῦ τῶν δομῶν τοῦ βάθους σέ δομές της ἐπιφάνειας, παρέχοντας συνάμα τά κριτήρια γιά τή σύγκριση τῶν διαφόρων γραμματικών μεταξύ τους. Οἱ πράξεις, τίς ὁποῖες μετέρχεται ἡ μετασχηματιστική γραμματική, είναι καθαρά ποσοτικές, πρόκειται δηλαδή γιά μετατόπιση, πρόσθεση ἡ ἀφαίρεση στοιχείων. 'Ο συνεπής ἐξοβελισμός τοῦ χρονικοῦ ἡ ἱστορικοῦ ἡ ποιοτικοῦ παράγοντα συνεπιφέρει τή μεθοδολογική γειτνίαση της γλωσσολογίας πρός τὴν ὑπολογιστική μηχανή.

Δέν είναι παράδοξο πού ή σημειωτική έγινε τόσο δημοφιλής, ἄν άναλογισθούμε τίς δομικές της άναλογίες μέ τόν τρόπο λειτουργίας της μαζυτης δημοκρατίας. 'Η άναγωγή τῶν πραγμάτων ή τῶν οὐσιῶν σέ σημεία σημαίνει τή διάλυση τοῦ έδραίου και μόνιμου σέ εὐκίνητα καί κατ' ἀρέσκεια συνδυαζόμενα στοιχεΐα, τά όποῖα μποροῦν νά ἐναλλάξουν τίς τωρινές τους θέσεις μέ την ίδια εύκολία όπως καί οἱ ἄνθρωποι μέσα στίς συνθήκες τής άπεριόριστης κοινωνυτής χινητικότητας. Έξ ίσου λίγο παράδοξη είναι βέβαια καί ή έγγύτητα τῆς σημειωτικής πρός τίς νεότερες κυβερνητικές καί γλωσσολογικές έκδοχές τοῦ άναλυτικοῦ-συνδυαστικοῦ σχήματος σκέψης. Μέ τήν ένταξη τῶν σημείων σέ συστήματα σημείων ή σημειωτική εἰσέρχεται ἀπό μεθοδολογική ἄποψη στόν χῶρο τῶν μοντέλων ἢ τῶν δομῶν καί ἐγείρει τήν άξίωση να δώσει άναλύσεις μαθηματικά άκριβεῖς καί άπαλλαγμένες άπό χάθε ὑποκειμενική αύθαιρεσία. Ἡ μετάβαση ἀπό τή σημειωτική στόν στρουκτουραλισμό έξηγεῖται εύκολα, αν θυμηθούμε καί πάλι δτι τά μοντέλα ή οἱ δομές ξεχωρίζουν οὐσιαστικά ἀπό τή μεταφυσική άντίληψη περί "Όλου, έφ' δσον δέν συνιστούν τίποτε άλλο παρά τό σύνολο τῶν στοιχείων τους καί τῶν σχέσεων μεταξύ τῶν στοιχείων τους. Πίσω άπ' αὐτά τά στοιχεῖα δέν στέκει λοιπόν κάποια ἀνεξιχνίαστη δύναμη πού τά συγκρατεί: ή δομή στηρίζεται άπλῶς στίς λειτουργικές σχέσεις τῶν στοιχείων της καί γι' αὐτό ὑφίσταται ἀλλαγές ἤ όλικές μετατροπές μόλις οί σχέσεις αὐτές τροποποιηθοῦν ἐξ αἰτίας ένός νέου συνδυαστικού παιγνιδιού (πρβλ. κεφ. ΙΙΙ, 2). 'Ο έξοβελισμός χάθε πράγματος, τό όποιο θά μπορούσε νά ύπεροκοντίσει τά έπί μέρους στοιχεία καί νά συμπυκνωθεί στήν ίδέα ένός "Ολου μέ δυκή του

νομοτέλεια, όδηγεϊ στήν άρση της διάκρισης δινάμεσα σέ περιεχόμενο καί μορφή. Τό περιεχόμενο δέν έχει ὑπόσταση δίχως τή δομή, μέσα στήν ὁποία ἀρθρώνεται, ὅμως ἡ ἴδια ἐκείνη διάταξη τῶν στοιχείων, ή όποία δίδει τό περιεχόμενο, συνιστά καί τή μορφή. 'Αντίστοιχα, ή στρουκτουραλιστική άνάλυση κειμένων άφορμᾶται άπό τήν άρχή ὅτι ή λογοτεχνία συμπίπτει ἀπόλυτα μέ τό ἄθροισμα ὄσων σημείων συγκροτοῦν τή γλώσσα της, ἄρα ή διάταξη τῶν γλωσσυιῶν σημείων δέν είναι λογοτεχνικό μέσο ἔκφρασης, παρά ἡ ίδια ἡ λογοτεχνία. Πίσω ἀπό τή γλώσσα ή τά σημεῖα πού τή συνθέτουν δέν ὑπάρχει τίποτε πού θά μπορούσαμε νά τό άνωκαλύψουμε, έπομένως ή γλώσσα δέν άποτελεϊ τήν ύλυση όψη ένός Ιστορικοῦ ή ψυχολογικοῦ "Όλου, τοῦ ὁποίου τό πνεῦμα διαφαίνεται μέσα ἀπό τά γλωσσικά σημεῖα χωρίς ποτέ νά συλλαμβάνεται έντελῶς, παρά ἡ γλώσσα είναι ταυτόχρονα ντύμα, σῶμα καί πνευμα της λογοτεχνίας. Τούτη ή θεώρηση, πού δέχεται έκ προοιμίου τή συνοχή καί τήν αὐτονομία τοῦ λογοτεχνικοῦ ἔργου, θέλει νά ἀφήσει στήν ἄκρη τίς πρακτικά ἀδύνατες καί πάντως ἀόριστες γενετικές ἔρευνες, προτιμώντας ἑρμηνεῖες ἔλλογα μεθοδευμένες καί έλέγξιμες, οἱονεί μετρήσιμες. "Ομως ή εύρεση τοῦ τρόπου, μέ τόν όποιο συνδυάζονται μεταξύ τους σημεία ή έσχατα στοιχεία, δέν παρέχει τό έρμηνευτικό κλειδί μονάχα ώς πρός τήν ἀνάλυση κειμένων. Έπιστρατεύεται έξ ἴσου καί ὅταν τό ζητούμενο εἴναι ἡ έξιχνίαση νοηματικών συναρτήσεων. Έτσι π.χ. οἱ μύθοι ἀναλύονται στά ἔσχατα συστατικά τους, τά λεγόμενα μυθήματα, τά όποῖα ἀκολούθως συνομαδώνονται κατ' άρέσκεια σέ συνδυασμούς όλο καί περιπλοκότερους. Τό νόημα τοῦ μύθου δέν προκύπτει ἀπό τά ἐπί μέρους στοιχεῖα του, άλλά ἀπό τόν τρόπο τῆς συμπαράθεσής τους. Κάθε θεμελιώδης ἐνότητα άποτελεϊ σχέση, και μάλιστα δέσμη σχέσεων, και μόνον ώς τέτοια έχει σημασία. ή συγκριτική μυθολογία οἰκοδομεῖται έτσι περίπου όπως ένα χυβερνητικό σύστημα, δηλαδή πάνω στή βάση ένός συμβολισμού μαθηματικής έμπνεύσεως, ὁ ὁποῖος μπορεῖ νά ένοποιήσει μορφώματα άνεξάρτητα μεταξύ τους. Είναι ἄκρως άμφίβολο ἄν οί μέθοδοι αὐτές, οἱ ὁποῖες ἄλλωστε ἴσαμε σήμερα ἐφαρμόσθηκαν στήν έρμηνευτική πράξη σποραδικά καί ἐπιλεκτικά μόνο, προωθοῦν κατά τρόπο μόνιμο τή γνώση τῶν νοηματικῶν συναρτήσεων. Παραμένουν δμως χαροκτηριστικές γιά τή ροπή νά τεθοῦν δσο γίνεται γρηγορότερα. ύπό τήν αἰγίδα τοῦ ἀναλυτικοῦ-συνδυαστικοῦ σχήματος σκέψης δλοι οί κλάδοι τοῦ ἐπιστητοῦ.

Οὶ προσπάθειες νά συλληφθοῦν στρουκτουραλιστικά τά κοινωνικά φαινόμενα ή καί όλόκληροι κοινωνικοί σχηματισμοί κατά βάση όδηγούν τήν άνιστορική τάση τῆς κοινωνιολογίας (βλ. κεφ. ΙΙΙ, 2) ad extremum, καί γι' αὐτό βρηκαν πρόσφορο ἔδαφος πρό παντός σέ χώρες δπου ή χοινωνιολογία πολύ λίγα δφειλε στόν ίστοριστικό τρόπο σκέψης. "Αν θεωρήσουμε τήν άμιγή κοινωνιολογία ώς στατική σταθερών μεγεθών καί την ίστορία ως δυναμική συμβάντων, τότε φαίνεται εὕλογη ή άναγωγή τοῦ κοινωνικοῦ σέ μοντέλα καί δομές. 'Ο άνοιχτός άγώνας τῶν στρουκτουραλιστῶν ἐνάντια στόν ἀστικό ἀνθρωπισμό καί άνθρωποκεντρισμό, ή άναγγελία τοῦ τέλους τοῦ ἀνθρώπου κτλ. ἐκφράσθηκαν μεθοδολογικά στό πρωτεΐο τῆς δομῆς, ἡ ὁποία, ὅπως ἰσχυρίζονται, προηγεϊται λογικά καί πραγματικά τῆς άνθρώπινης δράσης καί μάλιστα ή ανθρώπινη δράση χάνει έδῶ τόν ανθρώπινο χαρωκτήρα. της, καθώς συλλαμβάνεται ώς άμεση ἀπόρροια τῆς ἐσωτερικῆς λογικής τής δομής. Ή κατάτμηση τοῦ κοινωνικοῦ σέ ἔσχατα στοιχεῖα, τά δποῖα ἀκολούθως συναρμόζονται σέ δομές, ἔχει ὡς συνέπεια καί ὅτι κοινωνίες ή πολιτισμοί, πού έχουν οὐσιώδεις διαφορές καί χρονικά ἀπέχουν μεταξύ τους, θεωροῦνται ώς κατ' ἀρχήν Ισότιμοι ἐφ' ὅσον ή ἀνάλυση δείχνει ότι ἐδράζονται στά ἴδια δομικά στοιχεῖα, ἀνεξάρτητα άπό τό πόσο περίπλοκοι καί σύνθετοι έμφανίζονται κατά τά άλλα. "Ετσι, ο παράγοντας «χρόνος» χάνει τήν πρωταρχική σημασία, τήν όποία είχε γιά τήν αϊσθηση τοῦ κοινωνικοῦ κόσμου στό πλαίσιο τῆς άστικής πίστης πρός τήν ίστορία καί την πρόοδο, ένῶ άντίστοιχα προβάλλεται ο παράγοντας «χώρος». Στήν προοπτική τοῦ πρωτείου τοῦ χρόνου οἱ πολιτισμοί κατατάσσονταν σέ ἀνώτερους καί κατώτε~ ρους, ήτοι οἱ ἀνώτεροι ἀκολουθοῦσαν χρονολογικά τούς κατώτερους και ενσάρκωναν τήν ιστορική πρόοδο. Ἡ ίδεα τῆς ισοτιμίας τῶν πολιτισμών, ή όποία στηρίζεται στή διαπίστωση τής ταυτότητας τών έσχατων δομικών τους στοιχείων, παραμερίζει τή διαφορά άνάμεσα σέ ἀνώτερο καί κατώτερο καθώς καί την ἀστική ίδέα της προόδου, ἀφήνοντας νά έννοηθεῖ ὅτι ὅλοι οἱ χοινωνικοί σχηματισμοί ὑπάρχουν παράλληλα πάνω στό ίδιο ἐπίπεδο ή μέσα στόν ίδιο χώρο, ἀνεξάρτητα άπό τή χρονική ἀπόσταση ἀνάμεσά τους. "Όταν ἐπικρατεῖ ἡ ἔποψη τοῦ χρόνου, τότε οἱ χῶροι γίνονται ἀντιληπτοί ὡς γεωγραφικές συνόψεις βαθμίδων της ιστορυσης έξέλιξης (π.χ. 'Αφρυσή - 'Ασία - Εύρώπη) καί ώς τέτοιοι έντάσσονται στό ύπέρτερο χρονολογικό σχήμα. ὅταν άπεναντίας ἐπικρατεῖ ἡ ἔποψη τοῦ χώρου, τότε οἱ ἱστορικοί χρόνοι

μετατρέπονται σέ τμήματα χώρου πάνω σ' ένα έπίπεδο, όπου βρίσκονται δίπλα-δίπλα οἱ διάφοροι ἰσότιμοι πολιτισμοί. Ἡ προτεραιότητα τῆς γνώσης τῶν συγχρονικῶν σχέσεων ἀπέναντι στή γνώση διαδικασιῶν ἀποτελεῖ τή μεθοδολογική ἔκφραση τῆς ἀπόρριψης τῆς ἀστικῆς ἀντίληψης γιά τήν ἰστορία καί τῆς αἴσθησης τοῦ κοινωνικοῦ κόσμου ὑπό τήν ἔποψη τοῦ χρόνου.

'Η συναφής μέ δλα αὐτά τάση τῶν στρουκτουραλιστῶν, καί πρό παντός δσων είχαν εθνολογικά ενδιαφέροντα, νά εξωραίζουν τούς άρχαϊκούς πολιτισμούς άναμίχθηκε μέ την ίδιαίτερη συμπάθεια της πολιτισμικής ἐπανάστασης τής δεκαετίας τοῦ 1960 καί τοῦ 1970 γιά τό πρωτόγονο καί τό έξωτικό, τό όποιο χρησιμοποιήθηκε ώς όπλο ένάντια στήν τεχνική ή έργαλειωκή όρθολογικότητα τοῦ δυτικοῦ κόσμου. 'Εδώ φαίνεται ότι μερικές έκδοχές τοῦ ἀναλυτικοῦ-συνδυαστικοῦ σχήματος σκέψης, οἱ ὁποῖες ὡς ἐκ τῆς ἐμπνεύσεως καί τῆς προελεύσεώς τους συνδέονταν στενότατα μέ τή νοοτροπία τής τεχνικής όρθολογικότητας, κατάφεραν ν' άσκήσουν όλη τους τήν ἐπίδραση μονάχα χάρη στήν άναμιξή τους μέ έτερογενή μαζικοδημοκρατικά ίδεολογήματα. "Ομως ο άνορθολογικός έξωτισμός και ήδονισμός της πολιτισμικής έπανάστασης έπηρέασε καί άμεσα τήν πνευματική, και μάλιστα τή φιλοσοφική παραγωγή τοῦ μεταμοντερνισμοῦ. Ετσι βρῆκε ἀπήχηση, αύτήν τή φορά με «προοδευτυώ» πρόσημα, ή ήδη παλαιότερη διαμφισβήτηση τοῦ δυτικοῦ λογοκεντρισμοῦ, ἡ παραδοσιακή μεταφυσική μορφή τοῦ ὁποίου ταυτίσθηκε κατά τρόπο έντελῶς ἀνιστόρητο μέ τήν τεχνολογική του μορφή, όπως εύδοκίμησε στούς Νέους Χρόνους. 'Ο ίστορικός δρόμιος τής Δύσης, τόν όποιο ή άστική κατανόηση τής ίστορίας τόν θεωρούσε ώς τόν ἀνώτερο, ἀποδείχθηκε ἔτσι λαθεμένος, κι άρχισε μιά προσπάθεια γιά ν' άντισταθμισθεϊ ή ζημιά μέ τήν άναβίωση τοῦ μύθου καί μέ τήν ενθρόνιση τοῦ αἰσθήματος καί τῆς φαντασίας. 'Η νέα θετική ἀποτίμηση τοῦ μύθου, στό πλαίσιο τῆς ὁποίας δοξάσθηκαν φιλόσοφοι θεωρούμενοι μέχρι πρόσφατα «σκοταδιστές» καί «άντιδραστικοί», συνδέθηκε μέ οἰκολογικούς καί παρόμοιους ἐπίκαιρους προβληματισμούς, άφοῦ ὁ μύθος φαινόταν νά δείχνει τόν δρόμο της έπιστροφής στούς κόλπους της άγαθής μητέρας Φύσης. Έξ ίσου σημαντική στάθηκε ή σύνδεση της νέας ροπης πρός τόν μύθο μέ τό θεώρημα της αὐτοπραγμάτωσης. Τό μυθυκό στοιχεῖο μπορούσε νά περάσει εύκολα στό μυστιμιστικό, τό έσωτερικό ή τό απόκρυφο, καί τό πλέγμα τοῦτο παρεῖχε πάλι μιά βάση, πάνω στήν ὁποία πραγμα-

τοποιήθηκε ή ήδονιστική ἄρση όλων έκείνων τῶν ἀντιθέσεων, οἱ ὁποίες κατακερμάτιζαν τήν ύπαρξη, δηλαδή έκλειναν τόν δρόμο τής αὐτοπραγμάτωσης. Μέ τρόπο μυθικό, μυστυμστικό ή ἐσωτερικό μπορούσε νά έξαλειφθεί ή διαφορά μεταξύ ἄνδρα καί γυναίκας, νά έρμηνευθεί ή φύση ως δρατή όψη της ψυχής, νά έκπνευματωθεί τό σώμα καί να ένσαρκωθεϊ τό πνεύμα, να άνωκηρυχθεϊ ή γενετήσια πράξη ώς πρότυπο τῆς ἔνωσης μέ τό πᾶν, κτλ. κτλ. Τέτοιες κατασκευές φανέρωναν μιάν έννοιολογικά άδριστη μονιστική τάση, δμως δ μονισμός Εγινε ϋποπτος ἀπό τή στιγμή πού ἐμφανίσθηκε ὡς ἰσοπεδωτυκή τουτότητα τοῦ Λόγου. Έναντια στήν ταυτότητα τούτη, πού άναγορεύθηκε σε ούσιώδες γνώρισμα τοῦ δυτικοῦ (μεταφυσικοῦ καί τεχνικοῦ), όρθολογισμοῦ, ἐπιστρατεύθηκε ἡ διαφορά, δηλαδή ἡ μή ἀναγώγιμη ποικιλομορφία τῶν πραγμάτων, τῶν ἀντιλήψεων καί τῶν ἀξιῶν. Καί έφ' δσον ή τουτότητα ήταν έργο τοῦ Λόγου, ή φιλοσοφική ύπεράσπιση της διαφοράς σήμαινε ταυτόχρονα ύπεράσπιση της φαντασίας καί της έλεύθερης δημιουργικότητας τοῦ πνεύματος. Μέσα στίς συνθήκες τοῦ ἀγώνα τῆς πολιτισμικῆς ἐπανάστασης ἐναντίον τοῦ μεταφυσικοῦ καί τοῦ ἐργαλειακοῦ Λόγου βρήκαν καί πάλι οἱ αἰσθητικές ἰδέες καί άξίες άναγνώριση καί όπαδούς, δμως ή στροφή πρός τήν αίσθητική είχε καί μιά πρόσθετη αἰτία: ὅπως είχε γίνει ήδη μερικές φορές στό παρελθόν, ἔτσι καί τώρα τούτη ἡ στροφή συντελέσθηκε σέ μιάν ἐποχή δπου ὁ πλουραλισμός τῶν ἀξιῶν είχε κλονίσει τήν ήθως. Ἡ αὐτοπραγμάτωση ἔπρεπε τώρα να ἀναζητηθεϊ ἀπό πολλούς στόν χώρο τῆς αίσθητικής και μέ αισθητικά μέσα -- και αύτή ή αισθητική αύτοπραγμάτωση διαδέχθηκε την άκτιβιστυκή, την όποια είχε έπαγγελθεί ό ύπαρξισμός πρίν ἀκόμη ἀπό την έμφάνιση της ήδονιστικής πολιτισμιχῆς ἐπανάστασης.

Ή συμβολή της φιλοσοφίας καί της κοινωνικής θεωρίας στή διαμόρφωση μαζικοδημοκρατικών ίδεολογημάτων, πού ἀποτελούσαν μετεξέλιξη ή παραλλαγή μοτίβων της πολιτιστικής ἐπανάστασης, παρουσιάζει ἀκόμα δύο ἀπόψεις, στίς ὁποῖες πρέπει νά ἀναφερθοϋμε
σύντομα. Φιλόσοφοι πού ἔγιναν της μόδας ἀνέλαβαν την ὑπεράσπιση
καί την ἱστορική νομιμοποίηση μειοψηφιών (ψυχασθενών, ὁμοφυλοφίλων κτλ.), οἱ ὁποῖες κατά την ἀντίληψη (μιᾶς πτέρυγας) της πολιτισμικής ἐπανάστασης εἰχαν ἀποτινάξει μέ ἔσχατη συνέπεια τά δεσμά
τοῦ ἀστικοῦ κομφορμιστικοῦ Λόγου (βλ. κεφ. IV, 3). Τό ἐγκώμιο της
τρέλας καί της διαστροφής ἀποτελοῦσε βέβαια τή μετάπλαση παλαιό-

τερων θέσεων τής πρωτοπορίας, οἱ ὁποῖες εἶχαν ἐπίσης διατυπωθεῖ. στόν άγώνα ένάντια στήν άστική όρθολογικότητα: τώρα διμως αὐτό ἔγινε μεθοδικότερα καί ἐπιδιώχθηκε ἡ ἀποκάλυψη τῶν ἐξουσιαστικῶν μηχανισμών πού έφευρε ή άστική έποχή γιά νά καταπιέσει αὐτούς τούς παρεκοιλισίες. Πιό ένδιαφέρουσες άπό πολιτική ἄποψη είναι διάφορες προσπάθειες τῆς κοινωνικῆς θεωρίας νά μεθερμηνεύσει φιλελεύθερες ίδέες, έτσι ώστε νά είναι χρήσιμες στή μαζυκή δημοκρατία. \*Ετσι, ή φιλελεύθερη άρχή τοῦ δημόσιου διαλόγου, τήν όποία ὁ φιλελευθερισμός είχε έπιστρατεύσει ένάντια στά arcana τῆς πολιτυίῆς τῶν ἀπολυταρχικών ἀνακτοβουλίων, μεθερμηνεύεται ὑπό ἔννοια ἐξισωτική. μέσω τοῦ ἰσχυρισμοῦ, ὅτι ὁ διάλογος δέν μπορεῖ νά 'ναι γνήσιος καί γόνιμος ἄν ὅσοι συμμετέχουν σ' αὐτόν δέν κατέχουν ἴσες ἀφετηριακές θέσεις. Ἡ ἰσότητα τῆς ἀφετηριακῆς θέσης, στήν ὁποία ἤδη προκαταλαμβάνεται ή ἰσότητα ώς σκοπός πρός πραγμάτωση, θεμελιώνεται στήν αντίληψη ότι όλα τα άτομα είναι έξ ίσου έλλογα — αντίληψη, ή όποια in concreto δέν λέει τίποτε συγκεκριμένο, ἄν όμως ίδωθεῖ ἀπό τά έξω ἀποκαλύπτει τόν μαζικοδημοκρατικό χαρακτήρα τούτης τῆς θεωρίας. Γιατί έδῶ ἀφ' ένός προϋποτίθεται μιά ἀνφαία κατάτμηση τῆς κοινωνίας σε ἄτομα, ἐφ' ὅσον κάθε ἄτομο ὡς τέτοιο καί χάρη στήν ίδιότητά του ώς άνθρώπου καί μόνο πρέπει νά 'ναι Ισότιμος έταϊρος στόν διάλογο, ένω ἀφ' ἐτέρου ἡ ἀναρτήρυξη τῆς ἀνθρωπολογικά δεδομένης λογικότητας σέ μοναδική προυπόθεση γιά τήν ἰσότιμη συμμετοχή στόν διάλογο σημαίνει δτι έξοβελίζονται a limine ύλικοί παράγοντες ή ούσιακοί δεσμοί, πού θά μπορούσαν νά γεννήσουν άνισότητες. "Ατομα τά όποῖα ὡς ἄτομα εἶναι ἴσα — ἡ διατύπωση αὐτή ἀποτελεῖ, αν αναλογισθούμε όλες της τίς προεκτάσεις, ακριβή περιγραφή της μαζυτής δημοκρατίας.

'Ωστόσο, μέ δεδομένη τή σημερινή ἰσχύ τῶν ἀνορθολογιστικῶν ρευμάτων, γιά τά ὁποῖα μιλήσαμε, οὕτε ἡ νέα θεμελίωση τῆς λογικότητας τοῦ ἀνθρώπου οὕτε καὶ ἡ ἔκκληση σ' αὐτήν θά ἀσκοῦσαν εὐρύτερη ἐπιρροή, ἄν δέν συνοδεύονταν ἀπό ἐμβληματικές λέξεις, οἱ ὁποῖες ρίχνουν γέφυρες πρός τόν κόσμο τῶν ἱδεῶν τῆς ἡδονιστικῆς πολιτισμικῆς ἐπανάστασης. Μιά τέτοια λέξη είναι ἡ «ἐπικοινωνία». "Αν πάρουμε ὡς βάση τήν ἱδέα τῶν ἐσότιμων καὶ ἔλλογων ἀτόμων πού χρησιμοποιοῦν «ὀρθά» τόν Λόγο τους, τότε πρέπει βέβαια νά ὀρίσουμε τήν ἐπικοινωνία ὡς τἡ φυσική ἀναστροφή μεταξύ τέτοιων ἀτόμων, ἡ ὁποία πραγματώνεται μέ τόν ἐλεύθερο διάλογο καὶ ὀδηγεῖ στή συναί-

νεση, δηλαδή στήν ύπέρβαση τῶν συγκρούσεων. Τούτη ἡ άντίληψη γιά τήν ἐπικοινωνία βρίσκει εύκολα ἐκπροσώπους καί ὁπαδούς σέ μιά κοινωνία, όπου ὁ κερματισμός τοῦ "Ολου σέ ἴσα ἄτομα καί συνάμα ὁ κυρίωρχος πλουραλισμός τῶν ἀξιῶν δέν ἐπιτρέπουν ἄλλη θεσμική διέξοδο γιά τήν εἰρηνική διεκπεραίωση της κοινωνικής ζωής ἀπό τή νομιμοποίηση μέσω διαδυασιών. Αύτό σημαίνει ότι στό φώς τούτης της θεωρίας γιά τήν έπικοινωνία καί παρά τήν έπίκληση τοῦ Λόγου δέν είναι δυνατόν νά όρισθεϊ τό συγκεκριμένο περιεχόμενο τής συναίνεσης, η όποία πρέπει νά έπιτευχθεϊ έκάστοτε μέσω τοῦ διαλόγου. Η άλήθεια είναι άπλῶς συνάρτηση ή ἀποτέλεσμα τῆς συναίνεσης. ᾿Από τήν ἄποψη αὐτήν, ή θεωρία τῆς ἐπικοινωνίας προβάλλει, μέ τόν περίπλοκο τρόπο τῶν φιλοσόφων, μιά ἀναπόδραστη μαζικοδημοκρατική προοιτική στόν πίνουα τῆς μεγάλης θεωρίας. "Ομως ὀφείλει τή δημοτικότητά της λιγότερο στό γεγονός ότι κάνει κάτι τέτοιο καί περισσότερο στήν άπλή χρήση της μαγυής λέξης «ἐπυιοινωνία», ή όποία γεννα τήν έντύπωση, δτι άνάμεσα στή δημόσια πρακτική καί στούς ίδιωτικούς πόθους ύπαρχει μέσα στή μαζική δημοκρατία κάποια άναγκαία σχέση κι δτι έπομένως ή ζωή της κοινότητας μπορεί νά διαμορφωθεί με βάση τίς ίδιες ήδονιστικές άρχες όπως καί ή ζωή τοῦ άτόμου. Ἡ δημόσια δράση καί ἡ ἰδιωτική αὐτοπραγμάτωση —βασικό μέσο της όποίας θά ήταν ή «ψυχυκή άνταλλαγή», δηλαδή ή έπικοινωνία μέ τούς ἄλλους— ὄφειλαν ἄλλωστε, καιτά τήν ἀντίληψη τῆς πολιτισμικής ἐπανάστασης, νά ταυτίζονται στην ίδεώδη περίπτωση. "Ας σημειωθεί ότι ή έννοια τής έπικοινωνίας μεταφέρθηκε έκ τῶν ὑστέρων καί έλεύθερα στή δημόσια σφαίρα: σχηματίσθηκε στό πλαίσιο φιλοσοφημάτων ύπαρξιστικών καί περσοναλιστικών, συχνά ἐπηρεασμένων άπό τή θεολογία, τά όποῖα θεματοποίησαν ἐμφατικά τή διαλογική άρχή, τή σχέση τοῦ Ἐγώ καί τοῦ Σύ κτλ., καί γι' αὐτό ἔγιναν καί πάλι ἐπίναιρα στήν ἐποχή τῆς πολιτισμικῆς ἐπανάστασης.

Στή συνάφεια αὐτή θά μπορούσαμε νά συζητήσουμε σημερινές προσπάθειες νά ἀνανεωθεῖ τό φυσικό δίκαιο, νά διατυπωθοῦν θεωρίες τῆς δικαιοσύνης πάνω στή βάση τῆς ἰσότητας δλων τῶν ἀτόμων ὡς ἀτόμων καὶ παράλληλα νά νομιμοποιηθεῖ τό μαζικοδημοκρατικό κοινωνικό κράτος μέ τά μέσα τῆς ὑψηλῆς θεωρίας, ἤτοι νά ἐμφανισθεῖ ὡς αἴτημα τοῦ «Λόγου». Σέ ὅλες αὐτές τίς περιπτώσεις πρόκειται γιά τή γνωστή μας μαζικοδημοκρατική μεθερμηνεία φιλελεύθερων κοινῶν τόπων, γι' αὐτό καὶ δέν χρειάζεται νά ὑπεισέλθουμε σέ λεπτομέρειες.

Κλείνουμε λοιπόν αύτό τό ύποκεφάλαιο μέ τήν ύπόμνηση μιᾶς έξέλιξης, ή όποία βέβαια ἀπό πρώτη ἄποψη έχει ἀπλῶς ἐπιστημολογικό ένδιαφέρον, ἄν ὅμως τή δοῦμε ἀπό κοντά κάνει πρόδηλο σέ ποιόν βαθμό διαποτίζει ό πλουραλισμός τῶν ἀξιῶν τή μεταμοντέρνα σκέψη σ' δλους τούς τομείς. Ή μακρά ἐπιστημολογυκή συζήτηση, ἡ ὁποία άρχισε μέ τό νεοθετικιστικό αϊτημα γιά παραμερισμό κάθε μεταφυσιχῆς καί γιά ὑποτύπωση μιᾶς κοσμοεικόνας τελειωτικά ἀληθινῆς καί έμπειρικά έπαληθεύσιμης, τελείωσε μέ τήν έπικράτηση τῆς πεποίθησης, δτι ή μεταφυσική (τουλάχιστον μέ τήν έμμενή έννοια τῶν έμπειρυώ μή ἐπαληθεύσιμων ὑποθέσεων) εἴνοι ἀπαραίτητη καί γιά τήν έργασία της έπιστήμης καί ότι άκριβῶς έξ αίτίας της τέτοιας συγκρότησης καί μεθόδευσης τῆς ἐπιστήμης εἴναι θεμιτό νά ὑπάρχουν παράλληλα κάμποσες κοσμοεικόνες. Τούτη ή σχετικοποίηση τής έπιστήμης, η όποία με τη σειρά της ένίσχυσε την τάση ἀποκατάστασης τοῦ μύθου σέ πλαίσιο μεταμοντέρνο, στήν πραγματικότητα αποτελούσε τή συνεπή έξέλιξη τοῦ παλαιοῦ συμβατικισμοῦ. Ἡ διαφορά ἀνάμεσα στόν παλαιό συμβατυμσμό καί στόν σημερινό σχετυμσμό τῶν κοσμοεικόνων έγχειται βέβαια στό ότι ὁ πρῶτος τουλάχιστον ἐν μέρει πήγαζε ἀπό τόν ἀστικό ἀγνωστιμισμό, ἐνῶ ὁ δεύτερος κατανοεῖ τόν ἐαυτό του ώς φαινόμενο παράλληλο πρός τόν μαζικοδημοκρατικό πλουραλισμό των άξιων καί κάποτε μάλιστα καί πρός τή μαζικοδημοκρατική ήθυκή άνοχή, τῆς ὁποίας θέλει ν' ἀποτελεῖ τό ἐπιστημονικό ἀντίστοιχο καί έδῶ δέν λείπουν οἱ ἀναλογίες ἡ καί οἱ ὁμολογίες πίστεως πρός τήν καλλιτεχνική πρωτοπορία. Ο γνώστης της άντιφατικής έξέλιξης τοῦ όρθολογισμοῦ τῶν Νέων Χρόνων ξέρει ὅτι ἢσαν ἐγγενεῖς σ' αὐτόν σκεπτικιστικές καί σχετικιστικές θέσεις καί τόν συνόδευαν σάν σκιά έξ άρχῆς, χωρίς δμως ποτέ νά μπορέσουν νά ἐπυκρατήσουν σέ πρωιτυά άξιόλογη ἔκταση. 'Ο αὐτονόητος τρόπος, μέ τόν ὁποῖο ἐπιβάλλονται σήμερα, σημαίνει, ἄν δοῦμε τά πράγματα στήν εὐρεία προοπτυκή τῆς διαδοχής των έποχων μέσα στήν ίστορία των ίδεων, ότι ὁ όρθολογισμός τῶν Νέων Χρόνων ἔχει φτάσει στό τέλος του. "Ομως ὁ τρόπος, μέ τόν ὁποῖο κατανοεῖ κανείς τό τέλος μιᾶς ἐποχῆς, περιέχει ἦδη μιάν άμεση ή έμμεση πρόγνωση γιά το μέλλον. Έτσι, θά ήταν λογυκά συνεπές να κλείσουμε αὐτήν τήν ἐργασία, ἡ ὁποία θέλησε να παρακολουθήσει καί νά άνασυγκροτήσει τίς μεγάλες γραμμές τῆς ἐξέλιξης άπό τό δεύτερο μισό τοῦ περασμένου αἰώνα ἴσαμε τίς μέρες μας, διαγράφοντας δρισμένες προοπτικές.

## ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΠΕΜΠΤΟ

## ΠΡΟΟΠΤΙΚΕΣ

Πρέπει να τονίσουμε ακόμα μια φορά ότι στήν πραγματεία αὐτή συζητούνται μονάχα έχεινα τά φαινόμενα της χοινωνικής ίστορίας χαί τῆς ἱστορίας τῶν ἰδεῶν, στά ὁποῖα συμπυκνώνονται τά εἰδοποιά γνωρίσματα της λειτουργίας καί του χαρακτηριστικού σχήματος σκέψης της μετααστυκής καί μεταφιλελεύθερης μαζυκής κοινωνίας ή δημοκρατίας. Δέν ὑπάρχει ἄλλη μεθοδολογική πρόσβαση γιά τή σύλληψη τοῦ χαρανιτήρα μιᾶς έποχης ή ένος κοινωνικοῦ σχηματισμοῦ ἀπό τήν δριοθέτησή τους άπέναντι σε άντίστοιχα μορφώματα. 'Ωστόσο, ή σύλληψη της ἐποχης καί ή ἐποχή είναι δύο διαφορετικά πράγματα, ήτοι ή έποχή ώς συγκεκριμένη πολυδιάστατη καί έτερογενής πραγματικότητα δέν συνίσταται μονάχα ἀπό φαινόμενα, στά όποια γίνονται πρόδηλα τά είδοποιά της γνωρίσματα. Τό φάσμα της χοινωνυτής ζωής στόν εκάστοτε δεδομένο χρόνο περιλαμβάνει επί πλέον έπόψεις, οί δποίες εν μέρει άνατρέχουν στό πρόσφατο ή άπώτερο παρελθόν καί έν μέρει φαίνονται νά ύπερπηδοῦν τά δρια τοῦ παρόντος - καί δλα αὐτά πάλι διαδραματίζονται στό πλαίσιο μιᾶς χαθημερινότητας, ὅπου τό τετριμμένο καί κοινότοπο συχνά ἐπιζεῖ καί δρᾶ μέ τίς ἀρχαϊκές του μορφές. Ή συγκεκριμένη σύλληψη μιᾶς ἐποχῆς στήν πολυδιαστατικότητα καί στην ετερογένειά της μᾶς προφυλάσσει ἀπό τόν πειρασμό νά βασίσουμε τίς προγνώσεις μας γιά τό μέλλον σέ μιάν άφηρημένη της σύνοψη καί νά μεθοδεύσουμε τίς άναλύσεις μας σάν νά ήταν ποτέ δυνατή ή εύθύγραμμη προβολή μιᾶς μονοσήμαντης κατάστασης πραγμάτων. Οι γραμμικές προβολές είναι ἐπί πλέον ἀνεπίτρεπτες ἐπειδή η αδιάκοπα μεταβαλλόμενη διεύθινση της συνισταμένης, η όποία προχύπτει ἀπό τή δυναμική καί συχνά ἀστάθμητη διαπάλη τῶν ἱστορικά ένεργῶν παραγόντων, προσδίδει στήν ίστορυς έξέλιξη τή μορφή μιᾶς τεθλασμένης, έτσι ώστε κάθε εύθεία γραμμή, ή όποία θά προεκτεινόταν πέρα ἀπό τό μῆκος τοῦ προσωρινά τελευταίου κλάσματος τῆς τεθλασμένης, άναγχαιστικά θά έπεφτε στό χενό. Έξ ίσου είναι άνεπίτρεπτο νά άνακηρύξουμε δρισμένους χαρακτηριστικούς τρόπους σκέψης καί συμπεριφοράς της μαζυτής δημοκρατίας, πού πρόσφατα όνο326 ΠΡΟΟΠΤΙΚΕΣ

μάσθημαν «μεταμοντερνισμός», σέ άναντίστρεπτη τάση τῆς ἱστορίας, ἡ ὁποία στό ἐξῆς θά καθορίσει τήν πορεία της, ὑποβιβάζοντας ὁλόκληρη τήν ἴσαμε τώρα ἰστορία σέ προϊστορία. Κατάφερα, ἐλπίζω, νά καταδείζω τήν ἐσώτερη συνάφεια τῆς μεταμοντέρνας σκέψης μέ τό ἤθος καί τό ἔθος τῆς μαζικῆς δημοκρατίας ὅμως ἀκριβῶς ἡ κατάδειξη τῆς ἱστορικότητας μιᾶς σκέψης μᾶς ἀπαγορεύει νά παίρνουμε στήν ὁνομαστική του ἀξία τόν τρόπο, μέ τόν ὁποῖο αὐτή κατανοεῖ τόν ἐαυτό της, καί νά συνάγουμε τήν πορεία τῆς ἱστορίας ἀπό τούς ἰσχυρισμούς της γιά τήν πορεία τῆς ἱστορίας.

Πράγματι, ἕνα μεγάλο έμπόδιο γιά τή νηφάλια ἀποτίμηση τῆς φυσιογνωμίας τοῦ παρόντος καί τῶν προοπτικῶν τοῦ μέλλοντος έγκειται στό ότι οἱ κρατοῦσες ἀντιλήψεις γιά τή σημερινή πραγματικότητα συγχέονται μέ τά δσα συμβαίνουν μέσα στήν πραγματικότητα τούτη. Μέ άλλα λόγια: μέ άφετηρία τίς ίδεολογικές άντιλήψεις, τίς δποῖες χρειάζεται ή συγκαιρινή πραγματικότητα γιά νά λειτουργήσει έτσι δπως λειτουργεϊ, έπιχειρεῖται ἡ διάγνωση τοῦ τρόπου λειτουργίας καί τῶν ἐσώτερων τάσεων τῆς πραγματικότητας τῆς ἴδιας. Τό γεγονός π.χ. ότι στήν πνευματική παραγωγή τῶν τελευταίων έκατό χρόνων τόν τόνο συχνά τόν έδωσαν «άπαισιόδοξα» μοτίβα, γίνεται κατανοητό ή αἰσθητό ὡς ἔνδειξη ή ἀπόδειξη τοῦ ὅτι στό ἴδιο διάστημα ή ίστορία προχωρούσε άπλῶς ἀπό τό κακό στό χειρότερο. "Έτσι παραγνωρίζεται ή ἀποφασιστική πολεμική διάσταση αὐτῆς τῆς ἀπαισιοδοξίας, ή όποια δέν άναφερόταν σέ όποιαδήποτε «πραγματικότητα» (άλλωστε ή πραγματικότητα γνωρίζει μονάχα συμβάντα καί δχι τίς ήθικά έμπνευσμένες άποτιμήσεις τους, πραγματικές είναι μονάχα οί ύπαρξεις πού έπιχειροῦν τέτοιες αποτιμήσεις, καθώς και οἱ συνέπειες της δράσης, την όποια ύποκινοῦν οἱ ἀποτιμήσεις αὐτές), ἀλλά στρεφόταν ώς ίδεα εναντίον άλλων ίδεῶν, καί μάλιστα έναντίον τῆς ἀστυσῆς αίσιοδοξίας της προόδου. Παρόμοια, ή κατάλυση τῶν ἀστικῶν ήθικῶν καί αἰσθητικών κανονιστικών άρχων ἀνάγεται σέ μιά βαθειά κρίση «τής» κοινωνίας καί «τοῦ» ἀνθρώπου, χωρίς νά λαμβάνεται ὑπ' ὄψιν δτι άκριβῶς χάρη στήν κατάλυση τούτη μπόρεσαν νά ἐπιβληθοῦν ἐκεΐνοι οἱ τρόποι σκέψης καὶ συμπεριφορᾶς πού ἀποδείχθηκαν ἀπαραίτητοι γιά τή λειτουργία τῆς μαζικῆς δημοκρατίας. "Αν ἄλλωστε παίρναμε τήν ἔννοια τῆς κρίσης στήν κυριολεξία της καί ἀθροίζαμε ὅλες τίς κρίσεις, δσες ἰσχυρίσθηκαν διάφοροι δτι ἕλαβαν χώρα σέ διάφορα γρονικά σημεΐα τῶν Νέων Χρόνων, τότε θά άναγχαζόμαστε νά συμπε-

327

ράνουμε ότι οἱ ἀνθρώπινες κοινωνίες ἀπό καιρό θά ἔπρεπε νά ἔχουν καταρρεύσει. 'Ο λόγος περί κρίσεως στήν πραγματικότητα συμπεριλαμβάνεται στούς κοινούς τόπους τοῦ τρόπου, μέ τόν ὁποῖο οἱ Νέοι Χρόνοι κατανοοῦν τόν ἐαυτό τους, ἐφ' ὅσον οἰ Νέοι Χρόνοι κήρυξαν ώς ἐσώτερο νόμο τους τήν πρόοδο καί ἐπομένως ὑποχρεώθηκαν νά ζοῦν στή σκιά τῆς πραγματικῆς ἥ ὑποτιθέμενης ἔλλειψης τῆς προόδου, δηλαδή στή σκιά τῆς κρίσης. Μέ δεδομένη τήν προσδοκία τῆς προόδου, όποιος συνέδεε τίς δυκές του άξιώσεις ἰσχύος μέ τήν ἐπαγγελία της προόδου έπρεπε νά χαρακτηρίσει τη σημερινή κατάσταση πραγμάτων ως άπαράδεκτη, ήτοι ως κατάσταση στασιμότητας καί κρίσης, ένω συνάμα έπρεπε νά έρμηνεύσει τήν κρίση ώς ένδειξη τής άναγκαιότητας νά ξεπεραστεῖ ἡ τέτοια κατάσταση. Αντίστροφα, δσοι άντιπαρέθεταν τή δυκή τους άξίωση Ισχύος στήν άξίωση Ισχύος πού πρόβαλλε στό ὄνομα τῆς προόδου ἔπρεπε νά ἰσχυρισθοῦν ὅτι τό ἐγχείρημα τῶν ἐχθρῶν τους θά κατέστρεφε δοκιμασμένους θεσμούς καί θά προκαλούσε άνησυχία ή άνασφάλεια, δηλαδή θά έφερνε τήν κρίση. "Οπου ή άλλαγή βρίσκεται στήν ήμερήσια διάταξη καί ἐπιβάλλονται ἀντίστοιχες φιλοσοφίες τῆς ἱστορίας, ὅπως ἔγινε στίς κοινωνίες μας μετά τήν κατάρρευση τής societas civilis, έκει άναγκαστικά γίνεται συνεχώς λόγος γιά κρίση, άδιάφορο ἄν κάποιος χαιρετίζει ή φοβᾶται τήν άλλαγή.

'Επίσης φίλοι καί έχθροί διαπίστωσαν, συμφωνώντας άρνητικά, τήν άποσύνθεση «τοῦ» άνθρώπινου προσώπου ή καί τήν ἐξαφάνιση «τοῦ». άνθρώπου, δ,τι γιά τούς μέν ήταν άπελευθέρωση άπό τόν κούφιο καί στατικό άστικό άνθρωπισμό γιά τούς δέ σήμαινε μιάν άνεπανόρθωτη. άπώλεια. Σ' αὐτό τό παράδειγμα γίνεται ίδιαίτερα αἰσθητή ἡ ἀνάγκη νά ξεχωρίζουμε τήν πραγματικότητα άπό τίς έρμηνεῖες της. Γιατί δταν γίνεται λόγος γιά την άποσύνθεση ή την έξαφάνιση τοῦ προσώπου καί τοῦ ἀνθρώπου, αὐτό δέν μπορεῖ νά ἔχει νόημα πραγματικό, παρά μόνο πολεμικό. Είναι όφθαλμοφανές ότι καί στόν αίώνα μας, δπως καί σ' δλους τούς προηγούμενους, ύπάρχουν ἄνθρωποι πού διαφέρουν ώς πρός τόν χαρακτήρα καί τά ενδιαφέροντά τους, πού άναπτύσσουν δραστηριότητες στούς πιό διαφορετικούς τομείς κι έρχονται μεταξύ τους στίς πιό διαφορετικές σχέσεις καί πού, τέλος, έχουν αίσθήματα καί σκέψεις καί τίς ἐκφράζουν σέ διαφορετικά ἐπίπεδα καί μέ διαφορετικά μέσα. "Οσα λέγονται γιά «μαζοποίηση» καί «ἐκπεσμό τοῦ πολιτισμοῦ» ἐπίσης δέν ἀντέχουν σέ κριτυκή, ἄν κανείς θελήσει νά τά

328 ΠΡΟΌΠΤΙΚΕΣ

κατανοήσει κυριολεκτικά καί συγκριτικά. Δέν μπορεϊ νά ἀποδειχθεῖ δτι όσοι άνθρωποι ζοῦσαν λ.χ. σέ παραδοσιοκρατικές κοινωνίες άνέπτυσσαν περισσότερη πρωτοτυπία καί πρωτοβουλία άπό τούς σημερινούς ή ότι ὁ παπάς τοῦ χωριοῦ καί τό καπηλειό συνέβαλλαν περισσότερο στόν έμπλουτισμό τῆς προσωπικότητας ἀπ' ὅ,τι σήμερα τό σχολεῖο ἥ ἡ τηλεόραση. Από τήν ἄλλη πλευρά, ἡ πνευματυκή παραγωγή τῶν τελευταίων ἐκατό χρόνων μπορεῖ ἀπό κάθε ἄποψη νά ἀναμετρηθεϊ μ' έκείνη κάθε ἄλλου αἰώνα — ἀκόμα καί τά πολιτισμικά. άπορρίμματα πού προορίζονται γιά τή μαζική κατανάλωση ίσως άναλογικά νά μήν είναι περισσότερα σήμερα, ἄν ἀναλογισθοϋμε ὅτι ἡ συγκαιρινή μας μαζυτή κουλτούρα άντυαιτέστησε μορφές παραδοσιακής καί παραδοσιοκρατικής μαζικής κουλτούρας. "Αν λοιπόν άφαιρέσουμε τίς πολεμικές αίχμές, τά λεγόμενα γιά τό τέλος «τοῦ» ἀνθρώπου μπορούν μόνο νά σημαίνουν ὅτι μιά ὁρισμένη εἰκόνα γιά τόν άνθρωπο, πού ἐπικρατοῦσε σέ ὁρισμένη ἐποχή καί σέ ὁρισμένους πολιτισμικούς φορείς, έχασε την ἰσχύ καί την ἐπήρειά της ή ὅτι ἡ προβληματική τοῦ ἀνθρώπου γενικά δέν βρίσκεται πιά στό ἐπίκεντρο τῆς πνευματικής προσοχής. Ἡ ἀστική εἰκόνα γιά τόν ἄνθρωπο καί ὁ άστικός άνθρωποκεντρισμός μπορεί πράγματι νά έχουν πεθάνει, όμως αὐτό σημαίνει ἀπλῶς ὅτι οἱ ἐχθροί τούτων τῶν ἀντιλήψεων ἔχουν ἐπιβληθεῖ ίδεολογικά. "Ομως οἱ ἐχθροί τοῦτοι εἴναι κι αὐτοί ἄνθρωποι, έπομένως καί πάλι ἄνθρωποι άποφασίζουν δτι ὁ ἄνθρωπος ὡς έννοιολογυτή ή αἰσθητική κατασκευή δέν θά κυριαρχεῖ πιά στό ἰδεολογικό φάσμα. Μέ ἄλλα λόγια: ὁ λόγος περί τοῦ τέλους «τοῦ» ἀνθρώπου δέν μπορεί να σημαίνει ούτε τή φυσυκή ούτε τήν ίστορυκή έξαλειψη τοῦ άνθρώπου, παρά μόνο τήν παρακμή έκείνου τοῦ πολιτισμοῦ καί έκείνης της κοσμοθεωρίας πού έθεταν στήν πρώτη σειρά τῶν προτεραιοτήτων τους ανθρωπολογικές σκέψεις ή ανθρωπιστικές μέριμνες. Τόσο αύτός ὁ πολιτισμός κι αύτή ή κοσμοθεωρία δσο καί έκεῖνες, πού δέν θέλουν νά δώσουν τέτοια προνομιούχα θέση στόν λόγο περί άνθρώπου, φτιάχνονται έξ ἴσου ἀπό άνθρώπους, οἱ ὁποῖοι σκέπτονται πολεμικά καί διαμορφώνουν τό περιεχόμενο τῶν κοσμοθεωρητικῶν τους ἀποφάσεων μέ βάση τή συγκεκριμένη πολεμική συγκυρία. Ή άστική κοσμοθεώρηση τόνισε τόν ἀνθρωποχεντρισμό στήν πάλη της ἐναντίον τοῦ θεοκεντρισμοῦ τῆς θεολογίας, καί τό ἀναλυτικό-συνδυαστικό σχῆμα σκέψης τῆς μαζυτῆς δημοκρατίας ύποχρεωτικά καταπολέμησε τόν άστικό άνθρωποκεντρισμό, άφου τουτος έδω κατά μεγάλο μέρος παρέμενε προσκολλημένος στή μεταφυσική οὐσιολογική σκέψη. "Ωστε δέν πεθαίνει ὁ ἄνθρωπος, παρά ὁ ἀνθρωποκεντρισμός, ἀκριβῶς ὅπως πρωτύτερα εἴχε πεθάνει ὁ θεοκεντρισμός. Τίποτε δέν δείχνει ὅτι μετά τόν θάνατο τοῦ ἀνθρωποκεντρισμοῦ οἱ ἄνθρωποι θά συμπεριφέρονται διαφορετικά ἀπό πρίν, ἀκριβῶς ὅπως καί ἡ ἀντικατάσταση τοῦ θεοκεντρισμοῦ ἀπό τόν ἀνθρωποκεντρισμό δέν συνεπέφερε σχετικά δραματικές ἀλλαγές — πάντως ὅχι άλλαγές τέτοιες, οἱ ὁποῖες κατ' ἀρχήν θά μᾶς ἐμπόδιζαν νά κατανοήσουμε γενικά τά κίνητρα καί τόν τρόπο σκέψης τῶν ἀνθρώπων τοῦ παρελθόντος.

Τούτη ή όμοιότητα τής συμπεριφοράς έδράζεται σέ όρισμένες σταθερές, ανάμεσα στίς όποῖες καθοριστυκή είναι ή ἐπιδίωξη τῆς αὐτοσυντήρησης μέσω της διεύρυνσης της οίκείας ίσχύος. "Ομως οί σταθερές αὐτές ἐνεργοποιοῦνται μόνο μέσα σέ συγκεκριμένες ἰστορικές καταστάσεις καί μόνο σέ τέτοιες καταστάσεις έχουν συγκεκριμένη ύπόσταση καί συγκεκριμένο περιεχόμενο. Τελικά, λοιπόν, τό οὐσιῶδες είναι ή σύλληψη σύτῶν τῶν καταστάσεων, καί ή προσπάθειά μας στή μελέτη αὐτήν ήταν ἀιφιβῶς νά συλλάβουμε τή συγκεκριμένη κατάσταση μέσα στή μαζυκή δημοκρατία. "Αν θέλουμε νά κάμουμε λόγο γιά τό μέλλον τῆς μαζυτῆς δημοκρατίας, τότε πρέπει πρῶτα-πρῶτα νά δρίσουμε μέ ποιές μορφές θά ένεργοποιηθεῖ έντός της ή έπιδίωξη τῆς ίσχύος καί ιδιαίτερα τί είδους πολιτυκή θά γεννήσει. Η πολιτυκή, δπως άσκήθηνε ίσαμε σήμερα μέσα στή μαζική δημοχρατία, συνδεόταν μέ ίδεολογίες, οι όποιες βέβαια δέν ήσαν δλες τους φιλελεύθερες, δμως είχαν διαμορφωθεϊ στήν άστική-φιλελεύθερη έποχή καί σέ άντιπαράθεση μέ τον φιλελευθερισμό. 'Ανάμεσα στή σημερινή μαζικοδημοκρατική πραγματικότητα καί στήν πολιτική πού άσκεϊται ίσαμε σήμερα έντός της ὑπάρχει ἐπομένως μιά ἀσυμμετρία, ἡ ὁποία καταφαίνεται στό γεγονός ότι τό περιεχόμενο των θεμελιωδών έννοιών τοῦ συντηρητισμού, του φιλελευθερισμού και τής δημοκρατίας άντιστοιχει όλο καί λιγότερο σέ συγκεκριμένες πραγματικότητες. Μονάχα γύρω στό 1848 ύπῆρξαν παράλληλα --- καί άλληλοπολεμήθηκαν--- καί τά τρία αύτα ρεύματα ώς λίγο-πολύ άπτές καί σαφεῖς ἐναλλακτικές λύσεις μέ συγκεκριμένους κοινωνυκούς φορείς. 'Αλλά ὁ συντηρητισμός ήταν ήδη άγιάτρευτα έξασθενημένος καί άπορροφήθηκε βαθμιαΐα άπό τόν άστικό (όλιγαρχικό) φιλελευθερισμό, ένώ συνάμα άρχισε ή δημοκρατική μεθερμηνεία τῶν φιλελεύθερων άρχῶν, ἡ ὁποία συνόδευσε τή στροφή άπό τή φιλελεύθερη μαζυτή κοινωνία στή μαζυτή δημοκρατία. Μετά

330 ΠΡΟΟΠΤΙΚΕΣ

τόν κοινωνικό θάνατο τῆς κληρονομικῆς άριστοκρατίας ἡ ἔννοια τοῦ συντηρητισμοῦ ἐπιβίωσε βέβαια, ὅμως στό ἐξῆς ὑπηρετοῦσε ἀπλῶς πολεμικούς σκοπούς: ή άριστερά τή χρειαζόταν γιά νά έξομοιώνει τόν άστικό φιλελευθερισμό μέ τήν «άντίδραση», ένῶ οἱ φιλελεύθεροι τήν ίδιοποιήθημαν γιά νά θέσουν διαχωριστικά δρια άνάμεσα στήν άστική τοποθέτηση καί στή δημοκρατική μεθερμηνεία τοῦ φιλελευθερισμοῦ. Τοῦτος έδῶ ἔχασε πάλι τήν ἐννοιολογική του διαύγεια στόν βαθμό πού, λόγω της ανάπτυξης της μαζικής δημοκρατίας καί της παράλληλης παρουμής της άστυτης τάξης καί της όλιγαρχυτης πολιτυτής, ή μεθερμηνεία του κέρδισε έδαφος καί μάλιστα άποδείχθηκε καί πλεονεκτική στό κομματικό παιγνίδι μετά τήν καθιέρωση τοῦ γενικοῦ έκλογικού δικαιώματος. Τέλος, ή ἐπικράτηση κομμουνιστικών καθεστώτων κάθε άλλο παρά συνεπέφερε τήν ἀποσαφήνιση τῆς ἔννοιας τοῦ σοσιαλισμού, γιατί τώρα, έξ αἰτίας τῆς διάσπασης τῶν σοσιαλιστῶν σέ μιά μεταρρυθμιστική καί σέ μιάν ἐπαναστατική πτέρυγα, δόθηκε ή δυνατότητα τῆς χρήσης της κατά βούληση, ἔτσι ώστε μπορούσε νά σημαίνει πράγματα έντελῶς διαφορετικά μεταξύ τους, ἀπό τίς τάσεις πρός τό κοινωνικό κράτος στίς χῶρες τῆς Δύσης ἴσαμε τίς έθνικιστικές δικτατορίες στόν λεγόμενο Τρίτο Κόσμο. Μέ δεδομένη αὐτήν τήν άποσύνθεση τῶν πολιτικῶν ίδεολογιῶν, οἱ ὁποῖες ἀποτελοῦσαν κληρονομιά τοῦ 19ου αἰ., πρέπει νά ἀναμένεται ὅτι ἡ μελλοντική πολιτική της μαζικης δημοκρατίας θά διαμορφωθεί σέ νέα βάση, και μάλιστα σέ στενή συνάφεια μέ τίς άνάγκες τῆς πλανητικῆς πολιτικῆς, ἡ φυσιογνωμία τῆς ὁποίας ἐπίσης μόλις τώρα ἀρχίζει νά διαγράφεται καθαρότερα. Ή κατάρρευση δσων πολιτυιών κινημάτων έπυαιλούνταν τόν μαρξισμό-λενινισμό θά ἐπιταχύνει αὐτήν τή διαδικασία, γιατί τώρα θά έκλείψει ένας σοβαρός λόγος πού προκαλούσε τήν πολεμική χρήση τοῦ λεξιλογίου τοῦ 19ου αἰ. καὶ ἐπομένως τήν παραμονή στόν ἀντίστοιχο χώχλο ίδεων. 'Από τήν ἄποψη σύτήν άποτελεῖ βέβαια όπτική άπάτη νά ερμηνεύουμε τήν κατάρρευση τοῦ μαρξισμοῦ ώς νύτη τοῦ φιλελευθερισμού. Μάλλον πρέπει νά πούμε ότι μαζί μέ τόν μαρξισμό έξαφανίσθηκαν καί τά τελευταΐα κατάλοιπα της άστυτης κοσμοθεωρίας. "Αλλωστε ο μαρξισμός ήταν ή τελευταία μεγάλη κοσμοθεωρητική σύνθεση πού διαμιορφώθηκε σέ στενή ἐπαφή μέ τήν ἀστική σκέψη καί συμμεριζόταν τίς οὐσιαστικές της προϋποθέσεις: οἰκονομισμός καί ἀνθρωπισμός συμπορεύονταν καί στό δικό του πλαίσιο, καί μάλιστα συνάπτονταν μέ μιάν αἴσθηση τοῦ κόσμου προσανατολισμένη κατά

πρώτο λόγο στόν χρόνο καί στήν ἰστορία: ἐδῶ ὁ ἀνθρωποκεντρισμός ἀπηχοῦνταν στήν ἀντίληψη ὅτι ὁ ἄνθρωπος εἴναι ὁ δημιουργός τοῦ ἰστορικοῦ σύμπαντος. Στόν βαθμό πού ὁ μαρξισμός ἐνστερνίσθηκε τούς μύθους τῶν Νέων Χρόνων, παρέμεινε ἐξ ἴσου μέ τήν ἀστική κοσμοθεώρηση προσκολλημένος στήν οὐσιοκρατική σκέψη: γι' αὐτό καί ἡ ἥττα του σημαίνει ὅτι τό ἀναλυτικό-συνδυαστικό σχήμα σκέψης παραμέρισε τόν τελευταῖο του μεγάλο ἀντίπαλο. Αὐτό εἴναι τό ἀληθινό νόημα τῆς μεταμοντέρνας ἔκφρασης γιά «τό τέλος τῶν μεγάλων

άφηγήσεων».

Η ἀποσύνθεση τῶν πολιτικῶν ἰδεολογιῶν τοῦ 19ου καί τοῦ 20οῦ αί. δέν θά συνεπιφέρει τό τέλος τῶν ἀγώνων ἰσχύος ἀνάμεσα σέ κοινωνικές ομάδες, έθνη καί κράτη — αύτό δέν θά γινόταν ούτε καί στήν άνφως απίθανη περίπτωση όπου θα σταματούσαν οί πόλεμοι στή διαυφατυκή τους μορφή. Μερυκοί πολιτικοί έπιστήμονες και Ιστορικοί δέχονται να χρησιμοποιήσουν τόν δρο «ἐποχή τῶν ἰδεολογιῶν» μονάχα γιά τήν περίοδο πού ἄρχισε μέ τή γαλλυκή Έπανάσταση, θέλοντας έτσι να ύποδηλώσουν ότι ή αποχώρηση *αύτῶν* τῶν ἰδεολογιῶν ἀπό τήν ίστορική σκηνή θά προχαλέσει μιά διαρχή ή χαί προϊούσα έξασθένιση τῶν φανατισμῶν καί τῶν ἀντιθέσεων: τό «τέλος τῶν ἰδεολογιῶν» θά έφερνε έτσι ἀναγκαστικά τό «τέλος τῆς Ιστορίας». Ἐδῶ θά πρέπει νά παρατηρήσουμε ότι ή διάσπαση τοῦ ίδεολογοιοῦ χώρου σε άντιμαχόμενες κοσμοθεωρίες διόλου δέν αποτελεί απαραίτητο δρο για τή γένεση καί διεξαγωγή συγκρούσεων μέγιστης έντασης. 'Ο ίδεολογικός διαφορισμός, ο όποῖος συνοδεύει τον διαφορισμό τοῦ κοινωνικοῦ σώματος σέ έχθρικές δμάδες ή παρατάξεις, μπορεϊ νά συντελεσθεϊ μέσα στό πλαίσιο μιᾶς καί μόνης κοσμοθεωρίας πού κατ' άρχήν γίνεται άποδεκτή άπό όλες τίς πλευρές στήν περίπτωση αὐτήν, ή κάθε ὁμάδα ή παράταξη δέν ἐπυαλεῖται τή δυτή της αὐτοτελή κοσμοθεωρία, ἀλλά τήν ερμηνεία πού δίνει ή ίδια στή γενικά άποδεκτή. Σύμφωνα μ' αὐτό τό πρότυπο διεξάγονταν άλλωστε οἱ κοινωνικοί άγῶνες πρίν ἀπό τήν «ἐποχή τῶν ἰδεολογιῶν», δηλαδή κατά τούς μακρούς αἰῶνες τῆς societas civilis. "Ομως ἀκόμα καί μιά όλοκληρωτική έξαφάνιση τῶν ίδεολογιών σέ όλες τους τίς μορφές δέν μπορεῖ νά σημαίνει αὐτόματα ότι μαζί τους θά έξαφανισθοῦν καί οἱ συγκρούσεις. Γιατί εἴναι βέβαια δυνατές συγκρούσεις σέ καθαρά ύπαρξιακή βάση χωρίς κανένα ίδεολογικό ψιμύθιο, κι σύτες ίσως να ήσαν ακόμα πιό τραχειές και άμείλυκτες άπ' όσες έχουν ίδεολογικά κίνητρα: τό «τέλος τῶν ίδεολογιῶν» θά εἶχε

332 ΠΡΟΟΠΤΙΚΕΣ

τότε ώς συνέπεια δχι τό κτέλος τῆς ἰστορίας» πρός τήν κατεύθυνση ἐνός ἀκτινοβόλου μεταϊστορικοῦ μέλλοντος, ἀλλά τήν ἐπιστροφή τῆς ἰστορίας στό πρωτόγονο στάδιο τῆς στοιχειωσῆς ὑπαρξιωσῆς ἀντιπαράθεσης. Γιά νά εἴμαστε ἀκριβέστεροι, πρέπει νά προσθέσουμε ὅτι ὁ λόγος περί τοῦ τέλους τῆς ἱστορίας δέν ἐμφανίσθηκε στίς τελευταῖες δεκατίες ἐπειδή τό ζήτημα τέθηκε ἐμπράγματα, ἀλλά ἐπειδή γιά τούς λόγους πού ἐξηγήσαμε στά προηγούμενα οἱ νοητικές κατηγορίες, οἱ ὁποῖες ἐπικρατοῦν στή μαζική δημοκρατία, προσανατολίζονται πρός τόν χῶρο καὶ ὅχι πιά πρός τόν χρόνο. "Ομως ὁ ἀνιστορικός τρόπος σκέψης θά μποροῦσε νά συνεπιφέρει τό τέλος τῆς ἱστορίας μονάχα ἄν ἡ ἰστορία συνέπιπτε μέ τἡ σκέψη. "Αλλά τά πράγματα εἶναι ἀκριβῶς ἀντίστροφα: οἱ ἀνιστορικοἱ τρόποι σκέψης ἔχουν ἐξ ἴσου ὁσο καὶ, οἱ

Ιστοριστικοί Ιστορικές ρίζες καί Ιστορικές συνέπειες.

"Αν ὁ λόγος περί τοῦ τέλους τῆς ἰστορίας ἔχει κάποιο πραγματικό νόημα, τότε πρέπει νά ἐννοηθεῖ ὡς νέα ἔκδοση τῆς φιλελεύθερης προσδοκίας τοῦ 19ου αἰ. ὅτι τό ἐμπόριο θά ὑποκαταστήσει τόν πόλεμο καί θά εγκαινιάσει μιά δραστήρια βέβαια, άλλά είρηνυτή έποχή. Έδῶ φυσικά τίθεται το έρώτημα γιατί να πετύχει ο μάνατζερ έκεῖνο πού δέν κατόρθωσε ὁ ἀστός. Πάντως ἡ μακρά καί σχετικά εἰρηνική ἀνοδική έξέλιξη της βιομηχανίας καί τοῦ ἐμπορίου στόν 19ο αἰ. δημιούργησε ένα δυναμικό πολιτικών συγκρούσεων ή τουλάχιστον — ἄν δέν θέλουμε νά δεχθοῦμε αὐτήν τήν αἰτιώδη ἐρμηνεία— δέν μπόρεσε νά ἐμποδίσει τή δημιουργία του. Συχνά λέγεται ότι ή άπασχόληση μέ τήν τεχνολογία και τήν οἰκονομία κάνει τή σκέψη πραγματιστική και ἀποτρέπει άπό τή χρήση μή πραγματιστικών ή καταστροφικών μεθόδων καί μέσων. Τοῦτο είναι ἀμφίβολο καθ' αὐτό, ὅμως καί ἄν ἀκόμα τό δεχθούμε παραμένει γεγονός ότι, όπως γνωρίζουμε, ἀκόμα καί ή τεχνολογικά έξελιγμένη μαζική δημοκρατία μπορεί νά λειτουργήσει μονάχα άν ή τεχνική όρθολογικότητα συνδεθεί στό πλαίσιό της μέ ούσιωδώς διαφορετικούς τρόπους σκέψης καί συμπεριφοράς, οἱ ὁποῖοι συχνά στρέφονται ένάντια στόν «έργαλειακό» Λόγο. Ἡ έσωτερική τούτη άντίφαση άποτελεϊ μιά πιθανή έστία άναταραχῶν, μποροῦμε δμως νά φαντασθούμε καί άλλη μιά πιθανότητα: ή τεχνολογία καί ή συναφής άνάπτυξη τῶν παραγωγυκῶν δυνάμεων, οἱ ὁποῖες ἀκόμα σήμερα ἀπασχολοῦν τόσο ἔντονα τά πνεύματα λόγω τῆς ἱστορυτῆς τους χαινοφάνειας, θά μποροῦσαν μιά μέρα ἐν μέρει νά ἀδρανήσουν καί ἐν μέρει νά γίνουν τόσο αὐτονόητο θεμέλιο ή συστατικό τῆς κοινωνικῆς ζωῆς,

ώστε να έπηρεάζουν τή νοοτροπία και τή ζωή τῶν ἀτόμων τόσο λίγο όσο λ.χ. και τό κλίμα. Μέ δεδομένο ένα πολύ ύψηλό ἐπίπεδο παραγωγικότητας, ή τεχνική όρθολογικότητα θά γινόταν ύπόθεση μιᾶς μειοψηφίας, της όποιας ή λειτουργία μέσα στήν κοινωνία θά ήταν ανάλογη μέ έχείνη τῶν σημερινῶν ἀγροτῶν πού φέρνουν περίσσεια άγαθών στήν άγορά χωρίς κατά τά άλλα νά άσκοῦν σημαντική κοινωνυκή έπιρροή. Σέ μιά τέτοια περίπτωση, ή άντίθεση άνάμεσα σέ τεχνική δρθολογικότητα καί σέ ήδονιστική ή άνορθολογιστική τοποθέτηση απένουτι στή ζωή θα έχανε τήν όξύτητα της ή και τή σημασία της, καί οἱ συγκρούσεις θά διεξάγονταν σέ βάση ἐντελῶς διαφορετική. Αύτό δέν σημαίνει ότι συγκρούσεις, καί μάλιστα όξεῖες, δέν είναι δυνατές ή πιθανές δσο ἐπικρατοῦν ἡδονιστικές στάσεις. Μᾶς φαίνεται βέβαια ότι ἄνθρωποι μέ ήδονιστική τοποθέτηση ρέπουν λιγότερο πρός τίς συγκρούσεις, άλλά στήν πράξη δέν ύπάρχει καμμιά άναγκαία συνάφεια ἀνάμεσα σέ ὅ,τι συνεπάγεται λογικά μιά τοποθέτηση καί σέ δ,τι κάνουν οἱ ἐκπρόσωποἱ της. ἄλλωστε ἀπό καθαρά λογική ἄποψη θά ήταν ἀπρόσβλητος καί ὁ ἰσχυρισμός ὅτι οἱ ἀσκητικοί ἄνθρωποι δέν προχαλούν έριδες, έφ' όσον χρειάζονται λιγότερα άγαθά άπό τούς άλλους κι έπομένως ή πλεονεξία τους είναι μυκρότερη.

Τό «τέλος τῶν ἰδεολογιῶν» δέν είναι καί για εναν ἀκόμη λόγο σέ θέση νά έγκαθιδρύσει τήν αἰώνια εἰρήνη ἐπί γῆς. Ἡ ἔλευσή του προφητεύθηκε ή διαπιστώθηκε σέ συνάφεια μέ την ἐπίκληση ὁρισμένων ίδεωδών καί άξιών, δηλαδή όρισμένων ίδεολογημάτων, τά όποϊα ἀπό τήν πλευρά τους χρειάζονται συγκεκριμένη έρμηνεία καί γι' αὐτό μέσα σέ δεδομένες συνθήκες μπορούν ν' άποτελέσουν μήλο τής έριδος. Τό τί σημαίνει Λόγος, συναίνεση ή δυακοσύνη πρέπει κάθε φορά νά δρίζεται δεσμευτικά καί νά φορτίζεται μέ συγκεκριμένο περιεχόμενο άπό μέρους μιᾶς ἀρχῆς ή μιᾶς βαθμίδας δυκαιοδοσίας. Ἡ σοβαρότητα τῆς χατάστασης θά χαθορίσει ἄν ὁ ἀγώνας γύρω ἀπό τέτοιες ἔννοιες θά είναι έντονότερος ἀπό τόν ἀγώνα γύρω ἀπό τίς προηγούμενες ίδεολογίες. Τά άνθρώπινα δικαιώματα θά μπορούσαν νά γίνουν ύπόθεση έκρηκτυκή, ἄν π.χ. κάτω ἀπό δύσκολες οὐκολογυκές συνθήκες έμπεριεῖγαν καί τό δικαίωμα γιά άέρα καί γιά νερό. Δέν μπορούμε νά ύπολογίζουμε μέ σιγουριά ότι ὁ πλουραλισμός, ὁ ὁποῖος σήμερα ἀκόμα θεωρείται ώς γενική πανάκεια, θά ἀπαλύνει ή θά κρατάει σέ «λογικά» δρια τέτοιες άντιθέσεις. Πλουραλισμός, δηλαδή πολλότητα καί ποικιλία, ὑπάρχει μόνον ἐκεῖ ὅπου ὑπάρχει καί χῶρος γιά πολλούς καί

πολλά, γι' αὐτό καί ἡ ἔλλειψη τέτοιου χώρου ἀναγκαστικά θά ἐπηρεάσει άρνητυκά ή θά καταρχήσει τόν πλουραλισμό ώς άρχή καί ώς πράξη. "Αλλωστε ὁ πλουραλισμός τῆς μαζικῆς δημοκρατίας έξοικολουθεϊ πάντοτε νά έχει πολεμική λειτουργία, δηλαδή στρέφεται ένάντια σέ δ,τι ὁ μεταμοντερνισμός ὁνομάζει ὁλοκληρωτισμό τοῦ Λόγου. Στόν βαθμό πού αὐτός ξεθωριάζει καί ξεχνιέται, θά πάψει καί ὁ πλουραλισμός να γίνεται αἰσθητός ὡς ἀγαθό καθ' αὐτό καί νά ἐπιδιώκεται συνειδητά — ἄς μήν ξεχνοῦμε ὅτι ὑπῆρξαν καί πολύ μακρές περίοδοι στήν Ιστορία, όπου τόν θεωρούσαν ώς κάτι κακό. Τό ίδιο ισχύει για όλες τίς άξίες και όλα τα ίδεατα μέσα, όσα ἐπιστρατεύθηκαν γιά νά καταλυθεῖ ή ἀστική σύνθεση. Μόνο νά εἰκάσουμε μποροῦμε τό τί θ' ἀπογίνουν δταν θά ἔχουν πιά ἐκπληρώσει τήν πολεμική τους ἀποστολή καί δέν θά διαθέτουν πιά έναν ἀπτό έχθρό ὡς λόγο ὕπαρξης. 'Αναλογίες ἀπό τό παρελθόν δείχνουν πάντως ὅτι καμμιά ἔννοια δέν μπορεί να σταθεί για πολύν καιρό αν δέν έχει απέναντί της τήν αντίθετή της έννοια. Ή μελλοντική κοινωνία καί ιστορική έξέλιξη δέν είναι λοιπόν καθόλου ύποχρεωμένη νά κατευθυνθεί σύμφωνα μέ τίς έννοιες και τίς άξίες πού επικρατοῦν σήμερα. Οι έννοιες και οι άξιες δέν συνιστοῦν κατευθυντήριες γραμμές, πού δείχνουν στά όσα συμβαίνουν ποιόν δρόμο πρέπει νά πάρουν, παρά συναρτήσεις καί λειτουργίες τῶν ὄσων συμβαίνουν, μέσα σέ ὅλες τους τίς μεταπτώσεις καί τίς ταλαντεύσεις. Καί δέν ὑπάρχει λόγος γιά νά ὑποθέσουμε πώς δ,τι ίσχυε ίσαμε τώρα ώς πρός αὐτό δέν θά ίσχύει καί στό μέλλον.

Η ΠΑΡΑΚΜΗ ΤΟΥ ΑΣΤΙΚΟΥ ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΥ. ΑΠΌ ΤΗ ΜΟΝΤΈΡΝΑ ΣΤΗ ΜΕΤΑΜΟΝΤΈΡΝΑ ΕΠΟΧΗ ΚΙ ΑΠΌ ΤΟΝ ΦΙΛΕΛΕΥΘΕΡΙ-ΣΜΟ ΣΤΗ ΜΑΖΙΚΗ ΔΗΜΟΚΡΑΤΙΑ ΤΟΥ ΠΑΝΑΓΙΩΤΉ ΚΟΝΔΥΛΗ ΦΩΤΟΣΤΟΙΧΕΙΟΘΕΤΉΘΗΚΕ ΣΤΙΣ ΓΡΑΦΙΚΈΣ ΤΕΧΝΈΣ Γ. ΛΕΟ-ΝΤΑΚΙΑΝΑΚΟΣ & ΥΙΟΙ Ο.Ε., ΟΛΥΜΠΟΥ 25 ΧΑΛΑΝΔΡΙ, ΤΥΠΩ-ΘΗΚΕ ΣΤΟ ΛΙΘΟΓΡΑΦΕΙΟ ΑΦΟΙ ΧΡΥΣΟΧΟΥ, ΣΤΥΜΦΑΛΊΑΣ 8 ΠΕΡΙΣΤΕΡΙ ΚΑΙ ΒΙΒΛΙΟΔΕΤΉΘΗΚΕ ΑΠΌ ΤΟΥΣ Θ. ΗΛΙΟΠΟΥΛΟ ΚΑΙ Π. ΡΟΔΟΠΟΥΛΟ ΤΟΝ ΟΚΤΩΒΡΙΟ ΤΟΥ 1991 ΓΙΑ ΤΙΣ ΕΚΔΟ-ΣΕΙΣ ΘΕΜΕΛΙΟ. ΤΥΠΟΓΡΑΦΙΚΗ ΕΠΙΜΕΛΕΙΑ ΚΑΙ ΔΙΟΡΘΩΣΕΙΣ ΝΤΙΝΤΑ ΖΑΧΟΥ ' Η πρόσφατη διεθνής συζήτηση γιά τό «μοντέρνο» καί τό «μεταμοντέρνο» ἔγινε σέ βάση αἰσθητυκή ή φιλοσοφυκή χωρίς νά έξιχνιασθοῦν οί κοινωνικές προϋποθέσεις καί άντιστοιχίες τῶν ὅρων αὐτῶν. Τοῦτο τό βιβλίο έρευνα τήν έξέλιξη των δυτικών κοινωνιών στά τελευταία έκατόν πενήντα χρόνια καί δείχνει πώς ή κατάρρευση τοῦ ἀστυκοῦ τρόπου σκέψης καί ζωής συμπορεύθηκε μέ τή διαμόρφωση τῶν «μεταμοντέρνων» ίδεολογημάτων καί στάσεων. Η άνάλυση κινεῖται σέ πολλαπλά ἐπίπεδα ἀγχαλιάζει τόσο τίς πολιτικές άλλαγές πού συντελέσθηκαν κατά τή μετάβαση ἀπό τόν κλασσικό φιλελευθερισμό στή μαζική δημοκρατία, δσο καί τίς άλλαγές που ἐπέφεραν στήν κοινωνική καί προσωπική ζωή ή σύγχρονη τεχνική, ὁ σύγχρονος καταμερισμός της έργασίας και τά κινήματα της νεολαίας. 'Ιδιαίτερο βάρος δίνεται στίς χοσμοθεωρητικές μετατοπίσεις, οι όποῖες έντοπίζονται μέ δομικές άναιλύσεις της νεότερης λογοτεχνίας, τέχνης, φιλοσοφίας καί έπιστήμης. Μιά είσαγωγή γραμμένη είδικά γιά τήν έλληνική έκδοση έζετάζει τήν ύφή καί τήν τύχη τοῦ ἀστικοῦ πολιτισμοῦ στή χώρα μας.